
Radiografia  do  Jeovismo 1 

RADIOGRAFIA  DO  JEOVISMO 
 

Uma Avaliação do Sistema Denominado  

"Testemunhas de Jeová" 

 

ARNALDO  B.  CHRISTIANINI 

 

CASA PUBLICADORA BRASILEIRA  

Santo André - São Paulo 

Segunda edição refundida e ampliada  

Sete Milheiros - 1975 

 

ÍNDICE 
 

Prefácio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   3  

Introdução . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   4 

1. A Data Crucial de 1975 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   9  

2. A Pretensão dos Jeovistas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   24  

3. O Verbo é Deus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   29  

4. O "Eu Sou" . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  39  

5. "Senhor Meu e Deus Meu" . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45  

6. Mais Uma Fraude . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  48  

7. "Existindo em Forma de Deus" . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   54  

8. Duas Subtilezas Desmascaradas . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   58  

9. Ligeiro Estudo de Provérbios 8:22-24 . . . . . . . . . . . . . . .  61  

10. Cristo Identificada com Jeová . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   66  

11. E o "Anjo de Jeová"? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  74  

12. Provas Suplementares da Deidade de Cristo . . . . . . . . . .   76  

13. A Deidade do Espírito Santo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   81  

14. O que se Deve Saber sobre "Jeová" . . . . . . . . . . . . . . . . .  85  

15. Considerações Sobre a Trindade . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   93  

16. "Presença" ou Vinda Visível? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   100  



Radiografia  do  Jeovismo 2 

17. Falsos Esquemas Proféticos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  104  

18. Provas Fotostáticas de Algumas Fraudes . . . . . . . . . . . .  114  

19. A Criação em 42.000 Anos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   124  

20. O Sábado e os "Descansos" Bíblicos . . . . . . . . . . . . . . .  132  

21. Revelação Progressiva . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  139  

22. O Dogma da Transfusão de Sangue . . . . . . . . . . . . . . . .  144  

23. Outros Pontos Arrevesados . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   152  

24. Cruz ou Estaca? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   159  

25. Algumas Objeções Confutadas . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   165  

26. Alterações e Inovações Doutrinárias . . . . . . . . . . . . . . .   182  

27. O Primeiro Líder . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   190  

28. A Carga Incômoda . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  197  

Bibliografia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   202 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 3 

PREFÁCIO  
 
A Bíblia sempre encontrou em Arnaldo Christianini um brilhante e 

talentoso intérprete. Com um estilo elegante e argumentos insofismáveis ele se 

tem erguido repetidas vezes contra os adversários das Escrituras Sagradas, que 

animados por um espírito crítico, ferrenho e parcial têm pretendido invalidar a 

autoridade do Sagrado Livro.  

Agora, em "Radiografia do Jeovismo" ele se agiganta com uma dialética 

firme, sutil, não somente para advogar a Bíblia – a Palavra inspirada – contra as 

interpretações espúrias e fantasiosas dos modernos discípulos de Russel, mas 

também para defender a ortodoxia ameaçada, que em sua memorável confissão 

proclamou a unidade de substância e natureza entre a Palavra encarnada e o Pai.  

Valendo-se de uma sóbria exegese gramatical ele denuncia as contradições 

existentes na difusa e confusa literatura publicada pelos jeovistas em sua intensa 

propaganda sectária.  

Com o mesmo entusiasmo pela investigação honesta revelado em seu 

último livro "As Subtilezas do Erro", o autor analisa na segunda parte deste livro 

a singular história dos Testemunhas de Jeová, destacando a participação e 

influência de alguns dos seus dirigentes no período formativo deste grupo 

religioso.  

Denunciando, na última parte deste volume, as intoleráveis heresias 

jeovistas relacionadas com o mistério da Trindade e a Divindade de Jesus, o autor 

responde com a indisputável autoridade das Escrituras a memorável pergunta de 

Cesaréia de Filipo: "Que dizes tu a respeito do Filho do Homem?"  

Fiel à exegese ortodoxa que se contrapõe ao unitarismo  intransigente dos 

russelitas, Christianini apresenta com cuidado e objetividade a união hipostática 

das duas naturezas de Jesus, "verdadeiro Deus e verdadeiro homem".  

Cremos que aqueles que lerem este valioso livro, com espírito investigador 

e coração sensível, pesando-lhe os argumentos e ensinos, robustecerão a fé e 

confiança na autoridade da Bíblia e contemplarão em Jesus o brilho fulgurante da 

glória divina.  
Enoch de Oliveira  

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 4 

INTRODUÇÃO  
 

Dentre os muitos movimentos religiosos marginais do cristianismo, 

sobreleva-se, pela desbragada heterodoxia e sobretudo pela agressividade 

proselitista, esse "engano dos ultimas dias" que é o jeovismo, movimento 

de herança russelita-rutherfordiana, que, a partir de 1931, evoca para si o 

pretensioso título "Testemunhas de Jeová".  

De último, objetivando mais alto nível de penetração, procuram 

modernizar sua máquina. de propaganda, tentando imprimir caráter 

erudito às suas heresias, editando sua versão própria das Escrituras, 

visando embasar-se nas línguas bíblicas originais, para afinal rejeitarem 

como inservíveis as traduções clássicas e aceitas da Bíblia. Já nos 

primórdios do movimento, ainda na fase russelita, o "The Emphatic 

Diaglott" era o vade mecum em que procuraram estribar suas 

interpretações heréticas. O endereço telegráfico da "Associação dos 

Estudantes da Bíblia" em Londres, por exemplo, era simplesmente " 

Diaglott".  

Ainda hoje o "The Emphatic Diaglott" é, para eles, material 

subsidiário de altíssimo valor. Porque editam o conteúdo da Bíblia numa 

tradução a que chamam "Novo Mundo". Não admitem a palavra 

"Bíblia", "Velho Testamento" nem "Novo Testamento", porque, segundo 

eles, constituem velharias religionistas, sem abono no texto sagrado (ver 

"A Verdade Vos Tornará Livres" p. 210) . Então editam as "Escrituras 

Hebraicas", e as "Escrituras Gregas Cristãs". Uma análise serena de 

conteúdo escriturístico revela que o objetivo dessas edições é 

tendenciosa e visa dar outra feição textual às passagem tangenciadas 

com o Deidade de Cristo, a Personalidade do Espírito, a Volta de Cristo 

e Sua ressurreição, procurando criar uma dogmática peculiar sobre estes 

e outros assuntos.  

Antes de entrarmos no mérito de sua tradução própria, a decantada 

"Novo Mundo", achamos de interesse informar aos leitores acerca da 

tradução, freqüentemente invocada pai eles, o "The Emphatic Diaglott".   



Radiografia  do  Jeovismo 5 

Que tradução é essa, chamada "The Emphatic Diaglott"?  

Em bom português, poderíamos designá-la por "O Diaglotão 

Enfático". Tem mais de um século, pois foi publicada, pela primeira vez, 

em 1864. Seu autor foi Benjamin Wilson, redator autodidata (sem cursos 

formais) de uma revista quinzenal denominada "A Bandeira Evangélica 

e o Advogado Milenial". O massudo livro é uma edição curiosa do texto 

grego do Novo Testamento de G. G. Griesbach, com uma tradução rija, 

colada, interlinear, e ainda mais uma tradução paralela para o inglês. Em 

muitos aspectos e minúcias pode ser considerado o "Pai" da Tradução 

Novo Mundo, esta editada previamente pelos jeovistas. O "Diaglotão" é 

sempre citado pelas "testemunhas" como sendo a última palavra, a 

grande autoridade a amparar suas asserções presunçosas e dogmáticas, 

insistindo que "o sentido literal do grego é tal e tal" porque assim está no 

"Diaglotão". Nec plus ultra!  

Contudo, a tradução é anódina, deficiente, carece de valor, e as 

eruditos simplesmente a ignoram como fonte de consulta. Não a citam, 

porque não oferece garantia, nem resiste a uma análise seria.  

Por outro lado, os prelos da grande editora jeovista sediada em 

Brooklyn, Nova Iorque, EE. UU., em 1950 deram à luz a primeira edição 

do Novo Testamento da "New World Translation of the Christian Greek 

Scriptures" (Tradução Novo Mundo das Escrituras Gregas Cristãs). De 

então para cá, completando a tradução própria da Bíblia, imprimem-na 

em vários idiomas. A edição em inglês é recheada de notas à margem e 

rodapés "elucidativos" do texto. Em 1963 lançam o Novo Testamento, 

Edição Brasileira, versão que evidentemente se situa abaixo da crítica. É 

mera retradução do inglês e, como aquela, feita sob medida, toda pré-

moldada à heresia jeovista, fazendo "pendant" especialmente com o 

unitarismo enfermiço que caracteriza a seita. Do ponto de vista 

consultivo é nula. É extravagante, tendenciosa, medíocre e também, à 

vista de seu flagrante demérito, é igualmente ignorada pelos eruditos 

como fonte de consulta e estudo.  



Radiografia  do  Jeovismo 6 

Estas traduções não têm o valor que lhe atribuem as iludidas 

"testemunhas". Na sua boa fé, trombeteiam, de maneira irritante, que a 

apreensão de sentido do grego original do Novo Testamento é, nelas, 

correta e impugnável? No entanto, não resistem a um cotejo sério, em 

profundidade. E citamos um fato rigorosamente verdadeiro, relatado pelo 

Sr. Norman Klann, co-autor da obra Jehovah of the Watchtower, páginas 

99 e 100. Certo elemento do staff intelectual da Sociedade Torre de 

Vigia, Sr. Bowman, propôs-se a "esclarecer" o autor daquele livro no que 

concerne à exata tradução do "The Emphatic Diaglott". Eis as palavras 

textuais de Klann:  
"Nessa reunião apresentei-lhe o Sr. Robert Moreland, professor de 

grego e hebraico no Shelton College, que se ofereceu voluntariamente para 
ajudá-lo na pesquisa da tradução correta de S. João 1:1, Colossenses 2:9, 
S. João 8:58 e outros textos que as 'testemunhas' traduzem errônea e 
tendenciosamente com a finalidade de 'provarem' suas doutrinas não-
ortodoxas. O Sr. Bowman, instrutor categorizado das Testemunhas de 
Jeová, foi completamente derrotado pela exegese lingüística e lídimos 
postulados gramaticais do grego apresentados com maestria e autoridade 
pelo Prof. Moreland, a tal ponto que Bowman admitiu francamente não poder 
refutá-lo, ficando tão desconcertado como uma criança que acabara de ficar 
privada de seus brinquedos prediletos".  

Nos primeiros capítulos deste trabalho apresentaremos uma 

dissecação de suas traduções deformadas dos textos divinitórios de 

Cristo, os principais deles, mas o suficiente pura demonstrar que, neste 

ponta, os amigos jeovistas embarcam em canoa furada. Seus "ministros" 

de certa cultura decoraram urna "oferta verbal" destes pontos – cuja 

orientação lhes vem no Escola Bíblica de Gileade (South Lancing, Nova 

York), inaugurada em 1943. Contudo, não resistem a uma contraprova 

firme e documentada.  

Outra tática que empregam presentemente, nos contatos 

proselitistas, é a amabilidade, a cortesia estudada, pois verificaram que 

seus métodos diretas e ríspidos de outros tempos (de orientação 

rutherfordiana que aconselhava a odiar os "religionistas") não produziam 



Radiografia  do  Jeovismo 7 

os resultados esperados. Enfim resolveram aplicar os princípios das 

relações públicas. Passaram a usar a cabeça. Contudo até mesmo dez 

anos depois do falecimento de J. F. Rutherford ainda mantinham a 

doutrina do ódio. Prova? A revista The Watchtower (A Torre de vigia), 

edição de 1.° de outubro de 1952, num extenso artigo intitulado "Jeová – 

Forte Refúgio Para Hoje", páginas 596-604, defende o "ódio" ao 

denominado mundo cristão, à cristandade, ali averbada de "inimigos de 

Deus". Reproduzamos alguns trechos:  
"Os que aborrecem a Deus e a Seu povo [as Testemunhas de 

Jeová] devem ser odiados, mas isto não quer dizer que se busque urna 
chance de feri-los com espírito de maldade e rancor, porque estas coisas 
pertencem ao diabo, ao passo que o ÓDIO PURO não lhe pertence. 
Precisamos odiar ao mais completo sentido, o que vem a ser votar a mais 
viva e extrema aversão, considerar [os tais] como nojentos, odiosos e 
imundos, e detestar mesmo. Por certo os que aborrecem a Deus não 
estão capacitados para viver em Sua bela terra...  

"Não haveremos, então, de aborrecer aos que aborrecem a Deus? 
Sim, não podemos amar esses inimigos odiosos, pois eles apenas servem 
para a destruição". (Grifos e versais nossos],  

Mais adiante, no mesmo artigo, depois de citarem trechos dos 

salmos 74 e 59, em que Davi se refere aos inimigos, prosseguem no 

mesmo diapasão:  
"Estes são os verdadeiros sentimentos, desejos e orações dos 

justos de hoje [as 'testemunhas de Jeová']. Não são também estes os 
vossos sentimentos? Como odiamos aos obreiros da iniqüidade, e 
aqueles que querem demolir a organização de Deus!...  

"Os moabitas de hoje são os professos cristãos... os quais contra 
as Testemunhas de Jeová movem um ódio que não procede da justiça, 
mas do diabo. . . Detestam o crescimento do povo de Deus... Serão 
humilhados, porque Jeová liqüida com eles..."  

Basta! Compare-se isto com o ensino de Jesus que manda amar os 

inimigos e orar pelos que nos perseguem. Hoje, no entanto, adotam a 

tática da cortesia estudada, e não dizem que "odeiam".  



Radiografia  do  Jeovismo 8 

O Sr. William J. Schnell, autor do livro Trinta Anos Escravizado à 

Torre de Vigia, falando das alterações doutrinárias dos jeovistas, é 

taxativo:  
"O Evangelho da Sociedade da Torre de Vigia sofreu três mudanças 

nos últimos setenta anos e, entre 1917 e 1925, a Sociedade da Torre de 
Vigia mudou 148 pontos de doutrina e interpretação". (W. 1. Schnell, Outro 
Evangelho, p. 24).  

Nosso desiderato, ao radiografarmos o jeovismo, é mostrar o que se 

contém realmente em seu bojo, sem nutrir para com seus membros 

nenhuma animadversão, e para com o sistema nenhum odium 

theologicum. Este livro, contudo, destina-se a alertar os desavisados 

contra os enredos bem urdidos, com foros de verdade, mas que não 

passam de pitfalls armados ao longo do caminho do cristão.  

Cremos que, conhecendo-se os pretensos fundamentos doutrinários 

da seita agressiva, e os fatos indesmentíveis que há no bojo do sistema, 

mais se reforça a convicção de que o ensino disforme e obtuso do 

jeovismo deve ser rejeitado. Daí a razão dessa radiografia que apresenta 

um retrato interior e transparente da esdrúxula seita, inclusive 

divulgando fatos pouco conhecidos no Brasil.  

Conhecemos almas sinceras enredadas no sistema jeovista. 

Conhecemos outros que já o deixaram, desencantadas com sua 

escatologia e a lúgubre "esperança" de salvação que apregoa.  

Destina-se o livro a reforçar a fé dos crentes em Cristo, "o qual é 

sobre todos, Deus bendito para todo o sempre. Amém". Rom. 9:5.  

Que Deus ilumine os sinceros!  

 

 

 

 

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 9 

A  DATA  CRUCIAL  DE  1975 
 

As chamadas Testemunhas de Jeová, nos últimos anos, em seus 

escritos e especialmente em suas palestras e estudos orais, têm dado 

muita ênfase à data de 1975, como ano decisivo "nos planos de Jeová". 

Nos seus contatos missionários diziam abertamente que surgiria o 

Armagedom e até outubro desse ano tudo estaria consumado na Terra, 

seria o início do milênio sabático, coincidindo com seis mil anos da 

existência do homem. Em sua literatura proselitista, essas afirmações, 

embora não categóricas, são insinuadas de forma bem persuasiva. 

Transcrevemos algumas dessas declarações, extraídas do livro Vida 

Eterna – na Liberdade dos Filhos de Deus, editado em 1966.  

 

Página 29:  
"Os seis mil anos desde a criação do homem terminarão em 1975 e o 

sétimo período de mil anos da história da vida humana começará no outono 
(segundo o hemisfério setentrional) do ano de 1975 E.C. (...) Quão 
apropriado seria se Jeová-Deus fizesse deste vindouro sétimo período de mil 
anos um período sabático de descanso e livramento, um grandioso sábado 
de jubileu para se proclamar liberdade através da Terra e todos as seus 
habitantes!"  

 

Página 30:  
"Não seria por mera acaso ou acidente, mas seria segundo o propósito 

amoroso de Jeová-Deus que o reinado de Jesus Cristo, o Senhor do 
sábado, correspondesse ao sétimo milênio da existência do homem".  

 

Página 57:  
"O atual sistema de coisas fútil da humanidade escravizada será 

completamente eliminado, e então o sistema divino de libertação assumirá o 
controle completo sobre a Terra".  

 

No mesmo livro há exaustiva Tabela de Datas Significativas, que 

assim conclui:  



Radiografia  do  Jeovismo 10 

Era Cristã            Ano do Mundo  

    1975                    6.000 – Fim do 6.° dia de mil anos de existência  

                                             do homem (em princípios de outubro) 

2975                    7.000 – Fim do 7.º dia de mil anos.  

 

Fica claro, portanto, que, segundo essas declarações, e as palestras e 

estudos verbais apresentados pela seita, o Armagedom estaria terminado 

antes de outubro de 1975, seguindo-se o início do milênio sabático, o 

sétimo e último, a consumação dos séculos, o livramento jubilar, o 

reinado de Cristo com os 144.000 no decurso desse milênio. E não 

haverá um oitavo milênio.  

Nada, porém, acontece cm 1975. Por quê? Simplesmente porque o 

cálculo profético dos jeovistas baseou-se em duas falsas premissas. 

Primeiro, o conceito errôneo do "dia-milênio". Segundo, uma falsa 

cronologia da criação do homem. Vamos analisá-las a seguir.  

 

É Bíblico o Dia Milenar? 

 

Seria correto deduzir dos textos de Sal. 90:4 e II S. Ped. 3:8 que 

cada dia profético vale mil anos?  

Respondemos convictamente: Não, não é correto. Não há o menor 

fundamento para isto. Seria um falseamento dos princípios exegéticos.  

1. Esses textos não estabelecem uma medida de tempo profético, 

nem sugerem uma EQÜIVALÊNCIA, mas apenas uma COMPARAÇÃO. 

Que isto fique bem frisado. Citemos o primeiro versículo, da versão 

Revista e Atualizada:  
"Pois mil anos, aos teus olhos, são como o dia de ontem que se foi e 

como a vigília da noite." (Sal. 90:4)  

a) O contexto do Salmo esclarece sobejamente o sentido do 

versículo: a brevidade da vida humana em comparação com a eternidade 

de Deus. Comparação e não equivalência, pois esta redundaria em 

absurdo como se verá.  



Radiografia  do  Jeovismo 11 

b) A palavra "mil," no caso, é um hebraísmo (maneira de expressar 

própria da língua hebraico), que designa uma grande quantidade 

indefinida. Eis um exemplo clássico: "Caiam mil ao teu lado, e dez mil à 

tua direita, tu não serás atingido" (Sal. 91:7). É evidente que a palavra 

mil aí não é expressão aritmética, mas apenas uma figura literária 

indicando quantidade indefinida, embora grande.  

c) Documentemos isto com mais exemplos:  

"... um dia nos Teus átrios vale mais do que mil". Sal. 84:10.  

"mil homens fugirão pela ameaça de apenas um". Isa. 30:17.  

"nem a uma das mil coisas lhe poderá responder". Jó 9:3.  

"Entre mil homens achei um como esperava". Ecles. 7:28.  

"um só perseguir mil, e dois fazer fugir dez mil". Deut. 32:29.  

"o mais pequeno virá a ser mil". Isa. 60:22.  

A palavra "mil" é idiomatismo do Hebraico que, além de significar 

o numeral ordinal, significa também, por extensão de sentido, uma 

quantidade elevada indefinida. É usual no Velho Testamento, e em 

nenhum dos exemplos apontados poderá significar uma numeração exata.  

 

2. O original também esclarece muito o exato sentido do texto. No 

hebraico lemas: 'êleph (mil) shaniym (nos) bcêy-neypha (aos olhos Teus) 

keyom (COMO o dia) éthemôl (último) kiy (que) içabir (se apresentou).  

Mesmo leigo notará que "como o dia," no hebraico é KE-yom, 

sendo a conjunção KE correspondente a COMO. É, portanto, nitidamente 

comparativa. Apenas comparativa. Eqüivale à conjunção grega hôs, e 

assim a Septuaginta (texto do Velho Testamento em grego, iniciado em 

Alexandria no séc. III A.C.) a verteu.  

Como a comparação é sobre a brevidade da vida humana, o mesmo 

verso a compara ainda "COMO a vigília da noite". Convém notar mais o 

seguinte: o sistema de 4 vigílias com duração de aproximadamente três 

horas cada, vigente nos tempos de Cristo, se estabeleceu pela influência 

greco-romana. Nos recuados tempos bíblicos do VT, a noite dividia-se 

em três vigílias de maior duração, sendo que a primeira ia do pôr-do-sol 



Radiografia  do  Jeovismo 12 

à meia-noite, a segunda da meia-noite ao cantar do galo, e a última desse 

limite até ao amanhecer (Êxo. 14:24; Juí. 7:19; Lam. 2:19). Essas vigílias 

não tinham uma duração rigorosamente matemática, pois a primeira 

quase eqüivalia às duas últimas. Isto é importante, porque jamais poderia 

servir para indicar um período profético exato. Portanto, a expressão 

"como a vigília da noite" é apenas comparativa a um tempo indefinido. 

Comparação a um tempo que se escoa, que deflui, que passa, que 

transcorre certo mas indefinido. Nunca, porém um lapso de tempo 

cronometrado, exato, aritmético e fatal.  

a) No mesmo salmo a conjunção comparativa hebraica ke surge em 

outros passos:  

Verso 5: "... são COMO um sono..." são "COMO a relva".  

Verso 9: "nossos dias... nossos anos COMO um breve pensamento".  

b) Em outros salmos:  

37:2:  "murcharão COMO a erva verde".  

72:16: "floresçam os habitantes COMO a erva da terra".   

92:7:   "os ímpios brotam COMO a erva".  

92:12: "o justo florescerá COMO a palmeira... COMO o cedro do 

Líbano".  

Ainda outros textos poderíamos alinhar. Conclusão: "mil" é 

hebraísmo, e "como" é conjunção comparativa, nada indicando medida 

profética de tempo.  

 

3. Citemos o segundo texto. Está assim na versão Revista e 

Atualizada:  
"... para o Senhor um dia é COMO mil anos e mil anos COMO um dia". 

(II S. Ped. 3:8.)  

A ênfase é nossa. O próprio contexto esclarece o sentido: aos 

impacientes quanto à vinda de Cristo, Pedro fala da longanimidade 

divina que quer dilatar o tempo desse grandioso acontecimento para que 

todos cheguem ao arrependimento, se possível. A palavra grega hôs aí é 

meramente comparativa. Jamais poderia estabelecer uma equivalência, 



Radiografia  do  Jeovismo 13 

porque então chegaríamos a este absurdo: mil anos na Terra 

correspondem a um dia no Céu, e lá então existe tempo.  

E o grego ainda nos ajuda muito neste ponto. Por exemplo, hôs em 

S. Mar. 5:13 significa "aproximadamente", "cerca de", "mais ou menos" 

(dois mil porcos). Por quê? Porque há uma regra gramatical que 

estabelece: diante de numerais, "hôs" significa "mais ou menos", "cerca de", 

"perto de", "condição semelhante" e 'idéias afins". E vamos exemplificar 

biblicamente:  

Em S. Mar. 4:26: "O reino de Deus é ASSIM COMO (hôs) se um 

homem lançasse a somente à terra", Seria o mesmo que dizer: "O reino 

de Deus É COMPARADO A"  

Em S. Mat. 10:16: "Eu vos envio COMO (hôs) ovelhas no meio de 

lobos". O sentido é: "numa condição semelhante" a ovelhas entre lobos.  

Em Rom. 5:8 "andai COMO (hôs) filhos da luz". O sentido é: "ao 

estilo de", "comportando-vos como" filhos da luz.  

Em Apoc. 8:8: "O segundo anjo tocou a trombeta, e uma COMO 

QUE (hôs) grande montanha. . . . " O sentido de hôs aí é: "coisa 

parecida".  

Em Heb. 7:9: "E POR ASSIM DIZER (hôs) também Levi..." Trata-

se, é evidente, de meras comparações, nunca equivalências matemáticas.  

O sentido correto de II S. Ped. 3:8 é: "para o Senhor um dia é POR 

ASSIM DIZER mil anos, e mil anos COMO SE FOSSEM um dia". Ou, 

ainda conforme a regra: "um dia é COMO CERCA DE mil anos para 

Deus". E isto visto pelo ângulo humana, temporal, limitado.  

 

4. Quando a Bíblia quer estabelecer uma medida profética de 

tempo, não emprega idiomatismos nem comparações vagas. Exemplos:  
Núm. 14:34: "Quarenta dias, CADA DIA REPRESENTANDO UM ANO, 

levareis as vossas iniqüidades, quarenta anos".  
Ezeq. 4:7: "Quarenta dias te dei, CADA DIA POR UM ANO".  

Maior clareza não pode haver. Não se trata de idiomatismo, nem de 

comparação. Temos a equivalência clara, lógica, insofismável. E o 



Radiografia  do  Jeovismo 14 

conteúdo dos versículos alude inequivocamente a um futuro. Portanto é 

profético. No primeiro caso, a correlação de sentido é tão clara que 

estabelece a equivalência, e pode ser perfeitamente traduzido assim: 

"UM DIA EQUIVALE A UM ANO". No segundo caso, há um fato que 

reforça o sentido. No original hebraico está repetida a expressão "cada 

dia por um ano". Está literalmente assim: "um dia para o ano, um dia 

para o ano". Ou melhor traduzindo: "um dia eqüivale a um ano, sim 

eqüivale a um ano".  

Tal é o critério divino de expressar padrões de tempo profético.  

 

É  de  6.000  Anos  a  Duração  do  Homem  na  Terra? 

 

O segundo assunto acha-se relacionado com o primeiro. A teoria 

dos 6.000 anos do mundo habitado é uma antiquíssima especulação que 

não se originou da Bíblia mas das antigas mitologias persa e etrusca. É, 

portanto, da pior origem pagã.  

Zoroastro (ou Zaratustra) pregava os seis milênios, no fim dos quais 

surgiria Soksan (o Libertador) que exterminaria Bivarasp (agente de 

Ahriman) livrando de seu poder os justos. Então teria início o milênio de 

Sonksan (o sétimo), com a imortalidade e incorruptibilidade dos justos. 

Ver Antologia de Leyendas, de Garcia de Diego, Tomo II, página 1214. 

Consultar também Zoroastrian Theology, de M. N. Dhalla, Nova York, 

1914.  

E agora a lenda etrusca. "De um ciclo de 12.000 anos (exatamente 

em correspondência com os doze signos do Zodíaco), dos quais 6.000 

transcorreram na formação do mundo, OS RESTANTES 6.000 ANOS são 

reservados à história do homem na terra". – Enciclopédia Italiana, ed. 

1949, (Vol. XIV, p. 521, 1.ª coluna). Em outras palavras, a existência do 

homem na Terra limita-se a 6.000 anos. Com base nos signos do 

Zodíaco, valendo cada signo mil.  

A teoria dos 6.000 anos, pois, teve origem há mais de 500 anos 

antes de Cristo. Mas não é só. Algumas interpretações rabínicas, sob 



Radiografia  do  Jeovismo 15 

influência pagã, como as anotadas por Breithaupt sobre Isaaki, admitem 

a duração do mundo habitado em 6.000 anos, e – muita atenção que isto 

é importantíssimo – foi baseado nessa suposição que o arcebispo Ussher 

elaborou sua discutida cronologia, modificada em 1879 por J. B. 

Dimgleby sendo que este, com base na falsa teoria dos 6.000 anos, 

marcou o fim do mundo para 5926 A.M., ou seja 1928 A.D. E deu com 

os burros nágua:..  

Há, na Patrística, uma obra espúria e indigna de crédito pelos 

disparates que contém, a chamada Epístola de Barnabé (que alguns 

supõem datar do séc. III de nossa era. Diz esse pseudo Barnabé, no seu 

duvidoso livrucho capítulo XV, verso 4.  
"Em seis dias os terminou. Isto significa que em 6.000 anos o Senhor 

consumará todas as coisas, porque para Ele um dia é como mil anos. Ele 
mesmo o atesta quando diz: Eis que o dia do Senhor será como mil anos. 
Portanto, filhos, em seis dias, isto é, em seis mil anos, todas as coisas serão 
consumadas".  

Nessas águas turvas, lodosas, indignas de crédito, nasceu a teoria 

dos seis milênios, e é parvoíce forçar um abono escriturístico em seu 

favor. Interessante que mesmo os que acatam os ensinamentos dos Pais 

da Igreja vetam Barnabé. Lange afirma: "inferir de II S. Ped. 3:8, como o 

fez Barnabé, que o mundo durará seis mil anos... é sem nenhum 

fundamento". E adiante: "O sabatismo do Heb 4:9 tem outro sentido".  

Nosso SDA Bible Commentary afirma:  
"Esta teoria dos 6.000 anos não se baseia em nenhum período 

profético da Bíblia, que em parte alguma, apresenta este algarismo. Isto se 
originou na antiga Mitologia (persa e etrusca, por exemplo) e numa analogia 
judaica dos dias da Criação. Foi adotado por alguns pais da Igreja, como 
Agostinho. Os algarismos 6.000 são, sem dúvida, uma grosseira 
aproximação com o tempo da Criação, baseado na cronologia patriarcal 
hebraica para o presente século, mas a relação deste número com a teoria 
dos 6.000 anos é mera coincidência".  

Matematicamente, biblicamente, e em fontes idôneas, porém, nada 

se prova a favor da teoria. Mera especulação, antiga que ressurge agora.  

 



Radiografia  do  Jeovismo 16 

Adão, Criado no Ano 4.026 A.C. 

 

Prega-se o fim do Armagedom pira outubro de 1975, com suposta 

base, entre outras, na fixação do ano de 4.026 para a criação do homem. 

Pode-se ter certeza disto?  

Convictamente respondemos que não se pode, e só o charlatanismo 

exegético, pretensioso e cego, se atreveria a dogmatizar sobre uma data 

remota, de exatidão inalcançável prelos meios informativos 

presentemente disponíveis à documentação e pesquisa. E com plena 

segurança podemos informar que mesmo os mais credenciados e melhor 

aparelhados organismos de pesquisas escriturísticas e assuntos orientais 

que há no mundo, como as categorizadas American Schools of Oriental 

Research, os especialistas do The Trustees of the British Museum, os 

departamentos bem aparelhados das universidades de Oxford, Chicago, 

Princeton e outras, não obstante as mais recentes descobertas no campo 

da Cronologia, não conseguiram estabelecer precisos dados calendarianos 

de numerosos e marcantes eventos bíblicos mais recuados no tempo.  

Sem receio de errar pode-se dizer que não existe nem existirá uma 

cronologia absolutamente exata, e isto porque os dados cronológicos 

fornecidos pela Bíblia são falhos e insuficientes para com eles elaborar-

se a base de um sistema de datas matematicamente e historicamente 

corretas, precisas, infalíveis.  

 

Principais Fontes de Cronologia 

 

Será bom dizer que a cronologia dos tempos bíblicos mais remotos 

dispõe das seguintes fontes:  

1. Bíblicas  

a) Texto Hebraico Massorético  

b) Pentateuco Samaritano  

c) Septunginta (versão do Velho Testamento, em grego) 

 



Radiografia  do  Jeovismo 17 

2. Extrabíblicas  

a) Flávio Josefo, escritor judeu  

b) Cronologia da história do Egito (para comparações).  

Para épocas posteriores, principalmente os tempos pré-exílicos e 

exílicos, além das deduções cronológicas extraídas da Bíblia, temos:  

a) Cânon de Ptolomeu (Almagesto), obra astronômica do segundo 

século A.D., que procura cronologar um período de 1.400 anos, a 

começar com o reinado de Nabonassar, na Babilônia, em 747 A.C. (para 

comparações).  

b) Cânon Epônimo, formado de tabelas de oficiais assírios. 

Coincide com o "Cânon de Ptolomeu", e abrange o período de 900 a 650 

A.C. (para comparações).  

c) Tábuas Afonsinas, muito recentes (1252 A.D.) elaboradas por 

ordem do rei Afonso X, de Castela, e tenta abranger todos os períodos da 

história humana.  

d) Outros computistas de menor peso.  

 

Dificuldades Para a Conciliação das Fontes 

 

A data do aparecimento do homem na Terra é dada como provável 

ou aproximada, por qualquer fonte honesta. Milhares de estudiosos, ao 

longo dos anos, tentaram fixá-la com a maior exatidão possível, e o 

resultado é este: há perto de 150 datas diferentes apresentadas por 

cronologistas qualificados, como data da Criação, o que implica na 

época do surgimento do Adão. Falta-nos espaço para mencionar essas 

datas, mas diremos que a mais curta é a judaica, que a fixa em 3.483 

anos da era cristã, e a maior data é de Afonso de Castela: 6.984 A.C.  

 

Esbarram as cronólogos e computistas com óbices intransponíveis, 

dos quais citaremos alguns.  

1. É impossível resolver satisfatoriamente a disparidade de 

informações para a primitiva cronologia de Adão ao Dilúvio que,  



Radiografia  do  Jeovismo 18 

segundo o Texto Massorético é de 1.656 anos,  

segundo a Septuaginta é de 2.242 anos,  

segundo o Pentateuco Samaritano é de 1.307 anos, e  

segundo informações de Flávio Josefo temos dois totais, um de 

2.156 e outro de 2.256.  

 

2. Seguindo-se as indicações bíblicas, mesmo cotejando-as com 

datas que os historiadores estabelecem para as dinastias do antigo Egito e 

reis hititas, fatos posteriores ocorridos na Mesopotâmia, Pérsia, Grécia e 

Roma, chega-se à conclusão de que de Adão a Cristo temos um número 

variável de anos ao redor de 3.900 a 4.000. O arcebispo Ussher, por 

exemplo, fixou a data de 4.00 (que devido ao engano de Dionísio, o 

Exíguo, em determinar o início da era cristã, foi retificada para 4.004 

A.C.) mas fê-lo sem base científica, iludido pela teoria dos "seis 

milênios". O problema da cronologia exata continua insolúvel e 

desafiante, embora aceitemos o Texto Hebraico Massorético como a 

mais fidedigno na atribuição das idades dos patriarcas.  

 

3. Há um problema, ainda não resolvido, quanto à idade de Terá 

quando nasceu Abraão. Gên. 11:26 diz que tinha setenta anos e gerou a 

três filhos (não eram certamente trigêmeos) sendo um deles Abraão. 

Gên. 11:32 diz que Terá morreu com 205 anos de idade, e logo Abrão 

deixou Ur, com 75 anos de idade, segundo Gên. 12:4. Como harmonizar 

isto? Continua desafiando os estudiosos.  

 

4. Outro problema insolúvel é fixar o início dos 430 anos, período 

da Promessa a Abrão ao Êxodo, ou tempo da peregrinação dos filhos de 

Israel no Egito. Êxo. 12:40 e 41. Há várias opções, destacando-se três:  

a) Conta-se sobre a data inicial?  

b) Conta-se sobre a data do pacto com Abraão, quando ele tinha 75 

ou 85 anos? Gên. 12:4; 16:13?  

c) Conta-se sobre a data da descida para o Egito, como Ussher?  



Radiografia  do  Jeovismo 19 

Alguns, com base nas dinastias faraônicas, admitindo ser Ramsés II 

o opressor dos israelitas, datam o Êxodo como ocorrido provavelmente 

no ano 1.320. E esta data pode ainda ser reduzida a menos de 40 anos, se 

Ramsés reinou de 1.348 a 1.281 A.C. segundo outros especialistas, 

destacando-se Mahler, baseado em cálculos astronômicos. Certeza, 

porém, não há, e é temeridade dogmatizar sobre datas.  

 

5. Outra grande dificuldade de conciliação cronológica é a que 

procura delimitar o período que vai do Êxodo até a Construção do 

Templo de Salomão. Notemos a disparidade de informações:  

a) A Bíblia, pelo Texto Massorético (que adotamos) dá 480 anos.  

    I Reis 6:1.  

b) Flávio Josefo estranhamente nos fornece duas datas: a de 592 em 

"Antigüidades", 8:3. 1, e 612 anos no livro "Contra Apion" 2:2.  

c) O apóstolo Paulo nos dá 574 anos. Isto se deduz de Atos 13:18-22 

em que se mencionam períodos de 40, 50 e 40 anos, e Davi (que reinou 

também 40 anos segundo I Reis 2:11 e Salomão que começou a construir 

o templo no ano 4.º de seu reinado).  

 

6. É incerta a duração exata do tempo dos juízes. Impôs-se entre os 

judeus a chamada "tradição dos 40 anos", e em decorrência surgiu o 

modismo do número redondo 40 para designar unidades que dele se 

aproximasse. Porque Otoniel, Débora, Baraque, Gideão julgou cada um 

40 anos, como Eli, muitos críticos supõem não serem exatamente 

matemáticas essas cifras. Devido a isso, o tempo do Êxodo ao Templo 

de Salomão baseava-se em doze períodos de 40 anos, totalizando 480. 

Um fato é certo. A extensão dos períodos dos juizes não pode ser dada 

em termos precisos até que venham novos elementos de cálculo.  

 

7. A Divisão dos reinos após a morte de Davi oscila entre as 

melhores autores, de 983 a 931 A.C.  

 



Radiografia  do  Jeovismo 20 

8. Da fundação do Templo ao Cativeiro e Volta do Exílio há muita 

disparidade de dados. Diz Davis: "Entre os hebreus, como entre outros 

povos vizinhos, não existia regra fixa para determinar o ano em que um 

rei subia ao trono, ou se o ano civil subseqüente devia ser contado como 

o primeiro ano do reinado". Aqui é o sério problema de resolver a falta 

de uniformidade dos escribas em registrar as datas.  

Por exemplo: no reinado do mesmo monarca, uns escribas fixavam 

a data de sua ascensão ao trono; outros começavam a contar o ano civil 

doze meses depois da subida do rei ao poder. E ainda se deve considerar 

o caso de o filho associar-se ao pai na realeza, gerando dois processos 

cronológicos díspares entre si.  

Alguns escribas tomavam como ponta de partida o primeiro ano da 

associação com o pai; outros amanuenses reais tomavam por base o 

primeiro ano do reinado do pai. Temos aí quatro coisas diferentes, 

impossíveis de harmonizar:  

1. processo ano da ascensão  

2. processo ano antedatado  

3. processo ano-conjunção (reinado em parceria)  

4. processo ano-reinal  

 

9. Voltando ao tempo mais recuado, diremos que não era difícil que 

um copista hebraico incorresse em erros na transmissão do números. As 

cifras eram assinaladas por letras do alfabeto; ora, estes por vezes se 

assemelhavam tanto entre si que se podiam facilmente confundir com os 

outros. Por exemplo, o daleth (letra D) vale o número 4, e o resh (letra 

R) vale 200. Não seria difícil tomar uma pela outra. Assim também o 

vav (letra V) vale 6, o zayin, (letra Z) vale 7 e o iôd ( Y e I) vale 10, e 

todas têm semelhança entre si. Disto poderia facilmente resultar engano 

nas transmissões, que eram feitas à mão.  

Alguns desses enganos podem ser constatados:  

a) Em Gên. 2:2 lemos: "E havendo Deus terminado no dia sétimo a 

Sua obra..." Mas na Septuaginta, bem como numa versão siríaca do 



Radiografia  do  Jeovismo 21 

segundo século A.D. lemos: "E havendo Deus terminado no sexto dia... 

repousou no sétimo".  

Aqui houve evidentemente confusão das letras vav e zayin, muito 

parecidas feitas à mão, e que valem respectivamente 6 e 7.  

b) Outra flagrante diferença numérica, por erro de copistas observa-

se em I Reis 4:26 (na Almeida Antiga, mais fiel neste passo) onde se lê 

que Salomão possuía quarenta mil estrebarias, e na passagem correlata 

de II Crôn. 9:25 lê-se que eram quatro mil estrebarias. A versão Revista 

e Atualizada diz tratar-se de 40.000 e 4.000 cavalos, mas o erro 

numérico é patente.  

c) Outra divergência numérica no texto hebraico (ver Almeida 

Antiga) está em II Crôn. 36:9: "Era Joaquim da idade de oito anos 

quando começou a reinar", mas na passagem paralela de II Reis 24:8 se 

lê: "Tinha Joaquim dezoito anos quando começou a reinar".  

d) Caso curioso é o de I Sam. 18:1. No original hebraico não há 

numeração, e está literalmente assim: "Saul tinha a idade de ... anos 

quando começou a reinar; reinou ... anos em Israel". A tradução 

americana Revised Standard Version assim a verteu, mas a Vulgata 

traduziu este disparate: "Saul tinha um ano quando começou a reinar; 

reinou dois anos em Israel". As mais modernas versões simplesmente 

OMITEM os dois primeiros versos de I Sam. 13. Não sabemos de que 

fonte se valeu S. Paulo para afirmar que Saul reinou quarenta anos. Atos 

13:31.  

e) Outro exemplo de disparidade numérica acha-se em I Crôn. 21:5 

que, narrando o recenseamento de Israel afirma que havia 1.100.000 

guerreiros, e Judá 470.000. Ora, o texto paralelo de II Sam. 24:9 diz que 

Israel tinha 800.000 guerreiros, e Judá 500.000.  

 

10. Volvendo aos primitivos tempos da história humana, podemos 

afirmar que a Cronologia Egípcia é também lacunosa e incerta, e pode 

ser fixada razoavelmente ao redor de 1.600 A.C. Sabemos que Menes foi 

o primeiro rei histórico, contudo, há total discordância entre os 



Radiografia  do  Jeovismo 22 

historiadores e egiptólogos, que o situam entre 2.000 a 5.500 A.C. É 

muita diferença! Pelo texto hebraico da Bíblia pode-se situar o Dilúvio 

em aproximadamente 2.400 A.C., mas os egiptólogos, baseados na 

tradição egípcia do Dilúvio, situam-na em 3.000 A.C.  

Outro pequeno problema há em Gên. 11:10: "Sem era da idade de 

100 anos quando gerou a Arfaxade, dois anos depois do Dilúvio". 

Segundo alguns cronologistas esses "dois anos" são adicionados ao total 

de anos da criação até Terá gerar seus filhos. A data, que é geralmente 

estabelecida em 1946, passará a ser então de 1948.  

 

As Profecias Não São Afetadas 

 

A imprecisão cronológica das datas bíblicas mais remotas nada 

significa nem afeta a veracidade dos fatos narrados. A Bíblia registra os 

fatos, porque eles ocorreram. E isto basta. Quanto à época exata em que 

ocorreram, é de somenos importância. E o mais importante, para nós, é 

que, a despeito dessas dificuldades, os tampos proféticos NÃO SÃO 

AFETADOS por divergências cronológicos, e isto simplesmente porque 

as Escrituras não informam as datas da profecia. A Bíblia descreve a 

profecia, mas as datas devem ser procuradas na História. A Bíblia aponta 

a profecia, mas as datas estão nos fatos, que a confirmam e a cumprem. 

Outro ponto importante. A profecia sempre se projeta para a frente, 

para diante, para o futuro, e é exata, precisa, matemática. O absurdo, o 

ilógico, o irrazoável é recuar no tempo, em cálculo retroativo para se 

chegar a uma data pré-fabricada, principalmente varando a confusa e 

imprecisa cronologia dos tempos patriarcais. Não dá certo mesmo. Por 

isso reafirmamos: é charlatanice afirmar que Adão foi criado em 4.026 

A.C.  

Além da fantasia de que Adão fora criado em 4.026 A.C. pretendem 

justificar a ano de 1975 em mais dois pontos: 1) o "ano sabático" de Lev. 

25:3, 4, que ocorria depois de seis anos de colheita; e 2) no Jubileu de 



Radiografia  do  Jeovismo 23 

Lev. 25:8-13. Eram sete semanas de anos, que totalizavam 49 anos e o 

50.º era o ano da libertação.  

Nada disso, porém, tem qualquer aplicação ao ano de 1975. Quanto 

ao ano sabático aplicam-se tão-somente ao regime agrário israelita e 

local. Não tem nenhum simbolismo, nenhuma aplicação profética, e não 

fornece nenhum suporte para essa estranha teoria de que o Armagedom 

terminará em 1975.  

Pior ainda invocar o Jubileu, isto é, n qüinquagésimo ano, que era o 

ano de resgate. Sob outra cavilação, qual a de que os "dias" da criação 

tinham sete mil anos cada, e que se consumará em 49.000 anos 

(estaríamos presentemente vivendo o sexto dia, o da criação do homem), 

construíram esta ) rematada tolice de que estamos às vésperas do início 

do 50.º ano, portanto, da libertação para os eleitos. Também a Jubileu era 

prática da economia israelita, e nada tinha que ver com a dispensação 

futura, nem sugere base para interpretações escatológicas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 24 

A  PRETENSÃO  DOS  JEOVISTAS 
*
 

 

A nota tônica da seita é seu messianismo. Julga-se predestinada, 

detentora dos oráculos divinos. Seus membros, imbuídos desse espírito 

carismático, candidamente se julgam "enviados divinos" com a missão 

de restaurar o nome de Deus, que, segundo entendem, sofreu uma 

espoliação nominal praticada pelos "religionistas", por inspiração do 

diabo.  

O nome intocável "Jeová" foi criminosamente substituído – 

proclamam – pelo de "Senhor", e isto é a maior ignomínia da História. E 

para indicar esse agravo, surgiram profeticamente as "testemunhas de 

Jeová" que se empenham nessa tarefa reabilitadora, redentora!  

Como se disse, têm edição própria das Escrituras. Em 1963, surgiu 

a edição brasileira do NT. "Tradução" feita sob medida, alambicada, 

feita com vistas a pontos-de-vista preestabelecidos, especialmente ao 

sabor da doutrina ariana. Fazem questão de grafar "Jeová", a exemplo da 

Versão Brasileira. Espírito e Espírito Santo grafados com inicial 

minúscula. No NT especialmente (a que chamam de "Escrituras Gregas 

Cristãs"), os textos trinitários e os divinitórios de Jesus sofreram 

deformações, algumas bem grosseiras. Os principais deles serão 

analisados nos capítulos que se seguem.  

Antes de terem tradução própria, utilizavam-se de um sistema 

eclético, citando de inúmeras versões, os textos cuja redação melhor 

calhava com sua dogmática desconchavada. Ora citavam a Versão 

Brasileira, ora a Almeida; num ponto, a Trinitariana, e 

predominantemente o texto de "The Emphatic Diaglott"; quando 

convinha, citavam Matos Soares; e muitas outras versões estrangeiras 

como King James, Leeser, a "Emphasized" de Rotherham, etc.  

Muitas delas de autoridade discutível. Uma verdadeira colcha de 

retalhos.  

                                           
*
 Na tradução para o espanhol: Que  Crêem  as  "Testemunhas  de  Jeová". (Nota do digitador) 



Radiografia  do  Jeovismo 25 

Pois bem, agora têm a versão própria que reúne exatamente esses 

"retalhos". É a "Novo Mundo" (sempre que lhes favorecem, contudo, 

outras versões, delas se servem sem fastio o que é de fácil verificação na 

contracapa das revistas que editam). E a edição brasileira, errônea e 

tendenciosa em inúmeros textos, está sendo empunhada euforicamente 

pelas "testemunhas" como arma, principalmente para "provarem" a 

falsidade do texto das demais versões bíblicas existentes. Assumem ares 

doutorais, inflam a peito, e afirmam que essa "tradução" segue 

exatamente o original. Consideremos rapidamente o NT (Escrituras 

Gregas Cristãs).  

Diga-se de passagem, que a "tradução" é de penalizar, tal a sua 

pobreza franciscana! Não vem direta; declara-se ser uma retradução da 

versão inglesa, portanto, uma obra de segunda mão. Não traz os célebres 

"Apêndices", margens e rodapés da versão inglesa. Nem mesmo é obra 

da Comissão de Tradução da Bíblia, segundo se declara no prefácio. É o 

que é: uma traduçãozinha destituída de valor, vazada num português 

chocho, canhestro, duro e inatural. Há expressões deste tipo: "Parai de 

julgar", "parai de armazenar tesouros", "pulai de alegria", ou então essa 

de S. Mar. 2:21: "Ninguém costura um remendo de pano não pré-

encolhido numa velha roupa exterior", e centenas de outras que não são 

bem da índole dá língua. Entre colchetes há palavras com que pretendem 

suprir a deficiência do original em relação ao português, mas não raro 

descambam para a interpretação, o mais das vezes tendenciosa. 

Pretendendo tornar o texto "atualizado", consignam em Apoc. 22:15: "Lá 

fora estão os cães e os que praticam o espiritismo ..." Isto não é traduzir, 

é interpretar. O Espírito Santo é grafado sempre com iniciais minúsculas.  

Vamos, porém, analisar coisa mais maciça.  À página 5, no 

Prefácio, há este trecho:  
"Jeová, o nome exclusivo de Deus, aparece 237 vezes no texto da 

Tradução da Novo Mundo das Escrituras Gregas Cristãs. A razão disso é 
explicada no Prefácio da tradução inglesa, sob o cabeçalho 'O Nome Divino'; 
e nas páginas 10 a 27, junto com fotografias; e nas páginas 30 a 33 fornece-
se uma lista de dezenove traduções, feitas do grego original para o hebraico, 



Radiografia  do  Jeovismo 26 

as quais contêm o nome divino conforme representado pelo tetragrama 
hebraico (IEVE)".  

Antes de tecermos considerações sobre a fragilidade deste 

argumento, convém lembrar que no prefácio da versão inglesa, afirmam 

que as traduções existentes da Bíblia têm o vício das tradições religiosas 

que falseiam o pensamento dos escritores sagradas. E concluem, no 

prefácio da versão inglesa: "O esforço da Comissão de Tradução do Novo 

Mundo tem sido evitar este embuste do tradicionalismo religioso".  

Desta forma, procuram os jeovistas incutir na mente dos desavisados 

a idéia de que a eles, exclusivamente a eles se reservou, como únicas, 

verdadeiras e intocáveis testemunhas de Deus, a supergloriosa tarefa de 

restaurarem o divino nome "Jeová" ao texto do Novo Testamento, 

fraudulentamente omitido pelos "religionistas". Pois à página 18 da 

versão inglesa, afirmam com fumos de erudição:  
"A evidência é, portanto, de que o texto original das Escrituras Gregas 

Cristãs foi falsificado, da mesma forma como o foi o texto da Versão dos 
LXX. E, pelo menos a partir do terceiro século A.D. o nome divino em 
tetragrama tem sido eliminado do texto pelos copistas... Em lugar dele, 
puseram em substituição as Palavras KYRIOS (geralmente traduzida por "O 
Senhor") e THEOS, significando "Deus".  

Aqui está outro tópico que só pode impressionar os que não 

conhecem os fatos. Aqui está uma informação destituída de fundamento. 

Que "evidência" de falsidade é esta? Sem dúvida os tradutores jeovistas 

referem-se a um rolo de papiro da Versão dos Setenta, recentemente 

descoberto, que contém a segunda metade do livro de Deuteronômio 

(entre os chamados "rolos do Mar Morto"), a qual registra o tetragrama 

(nome "Jeová"). Além disso, citam em abono de sua tese Áquila (128 A. 

D.) e a Orígenes, mencionando que ambos empregaram o tetragrama, 

aquele na sua Versão e este na Hexapla. E finalmente dizem que 

Jerônimo, no quarto século, mencionou, que o nome "Jeová" era visto 

em certos escritos gregos, mesmo no seu tempo. E baseando-se nesta 

pequena coleção de "evidências" fragmentárias, as chamadas 

"testemunhas de Jeová" assim concluem:   



Radiografia  do  Jeovismo 27 

"Isto prova que o original da versão dos LXX continha a nome divino 
sempre que ele acorria no original hebraico. Considerando ser um sacrilégio 
usar algum substituto como kyrios ou theos, os escribas inseriram o 
tetragrama em seu devido lugar na texto da versão grega". Pág. 12 da 
prefácio da versão inglesa.  

Ora, quem conheça ainda que elementarmente a história dos 

manuscritos sagrados, percebe logo a calvície dessas afirmações. Para 

arrasar isto tudo que reproduzimos de seus livros, basta o seguinte:  

1. Muito facilmente se pode demonstrar que milhares – vejam bem 

os leitores que não é força de expressão; são literalmente milhares 

mesmo – de manuscritos e fragmentos do Novo Testamento grega em 

que NENHUMA VEZ aparece o tetragrama, nem mesmo no Evangelho 

de S. Mateus que, ao que se crê, fora originalmente escrito em hebraico 

ou aramaico e, por conseguinte, mais do que os outros, propenso a 

conservar os vestígios do nome divino. No entanto, tal não se dá. Os 

famosos códices unciais e os milhares de cursivos não o consignam.   

2. O citado rolo de papiro que contém a última metade do livro de 

Deuteronômio, versão dos LXX, contendo o nome divino só prova que 

um exemplar continha o nome divino "Jeová" enquanto que – e isso é de 

suma importância – OUTROS EXEMPLARES EXISTENTES da mesma 

versão empregam kyrios e theos, que os russelitas clamam serem termos 

"substitutos".  

3. Os testemunhos de Áquila, Orígenes e Jerônimo, por sua vez, 

apenas demonstram que ALGUMAS VEZES se empregava o divino nome, 

mas a verdade geral, sustentada pelos eruditos, é que a Septuaginta (ou 

versão dos Setenta) com raras exceções, SEMPRE EMPREGA kyrios e 

theos em lugar do tetragrama, e o Novo Testamento jamais o emprega. 

Isto faz ruir a cidadela jeovista!  

4. Quanto às dezenove fontes referidas no prefácio, e citadas na versão 

inglesa do NT jeovista, basta notar que todas são apenas traduções do 

grego QUE EMPREGAM OS NOMES "KYRIOS" E "THEOS" E NÃO O 

TETRAGRAMA, para o hebraico. E a mais antiga destas versões, isto é, 

das 19 citadas data de 1385 e, portanto, de valor nulo como prova.  



Radiografia  do  Jeovismo 28 

Os jeovistas são superficiais e dogmáticos, e seus trabalhos 

indignos de confiança. Não é verdade que os manuscritos antigos 

contivessem obrigatoriamente o tetragrama IEVE, e muito menos que os 

russelitas foram comissionados por Deus para restabelecer o nome 

divino, dolosamente eliminado pelos "religionistas". As "provas" que 

citam são insubsistentes.  

É de penalizar que tenham uma religião de nomenclatura, só 

preocupada com nomes. Não deveria existir "Deus", "Senhor", mas 

unicamente Jeová. Não deve existir "cruz", mas "estaca de tortura". Não 

deve existir "Mestre", mas unicamente "Instrutor" ou "Líder". Nada de 

"Bíblia" mas somente "Escrituras Hebraicas e Gregas Cristãs".  

Isto em nada altera a veracidade dos fatos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 29 

O  VERBO  É  DEUS  
 

Um dos passos bíblicos que, de forma explícita e categórica, 

apresenta a natureza divina do Filho de Deus é S. João 1:1, que reza: "No 

princípio era o Verbo, e o Verbo estava com Deus, e o Verbo era Deus".  

Apesar da clareza meridiana que envolve o versículo, os atuais 

russelitas, na sua tradução consignam: "Originariamente era o Verbo e o 

Verbo estava com Deus, e o Verbo era um deus". Assim está na 

Tradução "New World", em inglês. Na subtradução brasileira está: '"No 

princípio era a Palavra, e a Palavra estava com o Deus, e a Palavra era 

um deus". E o medíocre "The Emphatic Diaglott" verte: "Num princípio 

era a Verbo, e o Verbo estava com Deus, e um deus era o verbo". Pois 

bem, sobre estas três traduções equívocas em que a nome augusto de 

Jesus, referido como Deus, é grafado com inicial minúscula, rebaixado, 

assim, à categoria dos deuses pagãos representados por ídolos, tentam os 

jeovistas armar o frágil jirau de seu doentio unitarismo.  

Haverá realmente base para tal desconchavo lingüístico? O que 

motivou tal perversão tradutória? Por que "um deus era o Verbo"? 

Estarão, de fato, erradas todas as traduções clássicas e aceitas da Bíblia, 

que nos vêm às mãos desde a descoberta da Imprensa? Por que, só agora 

surge a "inovação"? Merece crédito a sensacional "descoberta" dos 

jeovistas?  

 

Analisemos pacientemente o texto em lide, como se encontra no 

original grego; com tradução interlinear ad literam:  

ÉN  ARCHÉ  ÉN HÓ LOGOS, KAI HÓ LOGOS  ÉN    PRÓS  

No  princípio  era   o    Verbo,     e      o     Verbo    era    junto a 

TÓN   THEÓN,  KAI  THEÓS  ÉN  HÓ LOGOS".  

   o         Deus,      e       Deus      era    o     Verbo  

 

Neste período há três orações, que vamos individualizar para maior 

clareza:   



Radiografia  do  Jeovismo 30 

1.ª Én arché én hó Logos (No princípio era o Verbo). Verifica-se o 

seguinte: a) que Logos (o Verbo) é o sujeito da oração, e b) isto é 

determinado pelo artigo hó.  

2.ª Kai hó Logos én prós tón Theón (E o Verbo era, ou estava junto 

com Deus). Verifica-se o mesmo fato ocorrido na primeira oração, pois 

Logos (Verbo) é também sujeito desta segunda oração.  

3.ª Kai Theós én hó Logos, que aí está numa ordem inversa, mas 

que se traduz corretamente "E o Verbo era Deus". Por quê? Porque 

Theós (Deus) aí é predicado e não sujeito, pois o sujeito da oração ainda 

é Logos (Verbo) . O certo é que Theós qualifica Logos, determinando-o 

como sujeito. Em outras palavras, Theós (Deus) é o que se afirma de 

Logos (Verbo).  

Ensinam os gramáticos helenistas, e é princípio elementar da 

sintaxe do Grego, que o adjetivo vindo antes do artigo é predicado; 

vindo o adjetivo também depois do substantivo sem tomar artigo, é 

predicado. Ora, na última oração Theós én hó Logos, funciona esta regra 

sintática porque a palavra Theós vem ANTES do artigo, hó, e portanto 

funciona como adjetivo qualificativo de Logos. Além disso, a palavra 

Logos (Verbo) vem precedida do artigo hó que aponta nela o sujeito da 

oração. Necessariamente Logos é sujeito e Theós, predicado, e a 

tradução carreta, única, irreversível é: "o Verbo era Deus".  

Salta aos olhos que nenhum artigo é necessário para Theós (Deus), 

e traduzi-lo por "um deus" é crasso erro gramatical, pois Theós é o 

predicado nominativo de era, e necessariamente se refere ao sujeito. 

Assim se desfaz o tremendo equívoco do Diaglotão Enfático.  

Também errada a tradução Novo Mundo, porque calcada no 

Diaglotão mantém "um deus", diminuindo a Divindade de Jesus, 

reduzindo-a a uma entidade secundária, criada, de poderes limitados, não 

da mesma natureza que o Pai. No Novo Testamento tradução Novo 

Mundo, nos Apêndices 773-777 procuram desautorar o texto grego neste 

ponto. Argumentam elas, as chamadas Testemunhas de Jeová, que 

ocorrendo o artigo definido TÓN Theón em S. João 1:1 segunda oração, 



Radiografia  do  Jeovismo 31 

e não ocorrendo o artigo com Theós na terceira oração da mesma 

passagem do Evangelho, é porque essa omissão se destina a mostrar uma 

diferença. E vão mais longe ainda: dizem que essa "diferença" é no 

primeiro caso significar o Único Deus Verdadeiro (Jeová), e no segundo 

caso significa apenas "um deus", outro que não o primeiro, inferior a Ele, 

sendo este último "deus" Jesus Cristo.  

Ora, isto é um contra-senso, além de ser um sacrilégio! Não há 

nenhuma base lingüística nem lógica para tal desconchavo. Pura 

invencionice! Sabendo que isto não tem amparo nos fatos, então à página 

776, segundo parágrafo do Novo Testamento referido, escrevem esta 

grande tolice: que a tradução "um deus" é correta porque "toda a 

doutrina das Escrituras Sagradas confirma esta tradução". Argumento 

fenomenal!  

A omissão do artigo junto de Theós de modo algum significa "um 

deus" diferente do Deus verdadeiro. Isto é uma fantasia. Basta examinar 

outras passagens em que igualmente não ocorre o artigo junto de Theós 

para se convencer da improcedência desta ficção. Por exemplo:  

S. Mateus 5:9: "porque eles serão chamados filhos de Deus"  

S. Lucas 1:3.5: "será chamado Filho de Deus"  

S. João 1:6: "um homem enviado por Deus"  

Pode-se honestamente traduzir-se por "filhos de um Deus", "Filho 

de um Deus" e "envido por um Deus"? Embora Theou nestas passagens 

signifique "de Deus", caso genitivo do mesmo nome (segunda 

declinação) e há também o caso dativo "por Deus". as próprias 

Testemunhas de Jeová não traduziram por "de um Deus" ou "por um 

Deus", embora também com ausência do artigo. Assim não está no 

Diaglotão nem na Novo Mundo. Por que, então deveria estar somente em 

S. João 1:1? Isto quer dizer apenas que os russelitas apresentam ou 

deixam de apresentar a ênfase sobre o artigo ou sua ausência conforme 

convenha à fantasia que criaram, sem considerar as normas gramaticais 

que se lhes opõem. Essa é a verdade crua!  



Radiografia  do  Jeovismo 32 

Num dos muitos Apêndices da Tradução Novo Mundo, em inglês, 

citam uma reconhecida autoridade no Grego, o Dr. Robertson, mas nisto 

revelam falta de lisura. Na página 776 do Novo Testamento em exame, 

citando palavras do Dr. Robertson "entre antigos escritores O THEOS 

era empregado para designar a religião absoluta distinguindo-a dos 

deuses mitológicos", deixam propositadamente de citar a sentença 

seguinte em que o Dr. Robertson diz: "No Novo Testamento, contudo, 

embora tenhamos PROS TON THEON (S. João 1:1, 2), é muitíssimo 

mais comum encontrarmos simplesmente THEOS, especialmente nas 

Epístolas". E isto destrói todo o castelo de cartas construído sobre a 

omissão do artigo!  

Mais ainda: indica falta de honestidade mental. Porque o que o 

erudito Dr. Robertson quis dizer é que os escritores do Novo Testamento 

não empregam freqüentemente o artigo com Theós e mesmo assim o 

sentido é perfeitamente claro no contexto, ou seja, que significa o Único 

Deus Verdadeiro. Examine alguém as seguintes referências em que em 

versículos sucessivos e até na mesma sentença o artigo é empregado em 

relação a Theós (por exemplo S. Mat. 4:3 e 4; 12:28; Atos 5:29 e 30, e 

muitas outras passagens), e a conclusão é de que é insustentável a teoria 

jeovista. Especialmente em S. Mar. 12:26 e 27, e S. Luc. 20:37 e 38, 

NÃO HÁ O ARTIGO, e no entanto refere-se a Jeová, inquestionavelmente 

ao "Deus de Abraão, de Isaque e de Jacó". Isto pulveriza. a pretensão das 

"testemunhas".  

Convém repisar o fundamento gramatical em que nos baseamos 

para destruir o disparate russelita: no grego o predicado geralmente 

dispensa o artigo. porém o sujeito quase sempre o tem. E quando um 

nome está em relação predicativa com outro nome, o nome que 

representa o predicado não levo o artigo. Isto é ponto pacífico.  

E vamos documentar exaustivamente o que afirmamos, deitando 

por terra os falsos pilares do erro. Invoquemos uma nuvem de 

testemunhas, colhidas entre renomados gramáticas e abalizados cultores 

do grego.  



Radiografia  do  Jeovismo 33 

1. Na sua gramática "Beginners of the Greek New Testament", 

página 63, WILLIAN H. DAVIS, é taxativo:  

"Observe-se que o sujeito diferencia-se do predicado sempre que o 

sujeito leva o artigo e o predicado não leva. Exemplo: agape estin o 

Theos, Deus é amor. Neste caso, agape é o predicado porque não leva 

o artigo, ao passo que Theos o leva".  

 

2. Os autores do "Beginners Greek Book", ALLEN R. BENNER e 

HERBERT W. SMYTH, à página 50, declaram:  

"O predicado substantivo geralmente não leva a artigo. Ex.: 

strategos en o kuros, Ciro era general".  

 

3. A. FREIRE, em sua "Gramática Grega", página 178, confirma:  

"Omite-se o artigo diante do nome predicativo do sujeito. Ex.: 

outos enos etairos en. Este era meu companheiro".  

 

4. Em "Noções da Língua Grega", ARNALDO DE SOUZA 

PEREIRA, à página 145, sentencia:  

"O predicado, em geral, não tem artigo. Ex.: Kuros egeneto 

Basileus ton Person. Ciro tornou-se rei dos persas.  

 

5. Prof. E. C. COLWELL, catedrático da Universidade de Chicago. 

Considerado uma das maiores autoridades no assunto. Num extenso 

trabalho de sua autoria, intitulado "A Definite Rule For the NT Greek 

Article Usage" (Uma Regra Definitiva Para o Emprego do Artigo no 

Grego do Novo Testamento), afirma:  

"Um predicado nominativo definido tem o artigo quando vem 

depois do verbo. O primeiro versículo do Evangelho de S. João 

encontra-se em uma das muitas passagens que, conforme esta regra, 

sugere a tradução de um predicado como nome definido. A ausência do 

artigo antes de "Theós" NÃO torna esse predicado indefinido, pois que 

vem antes do verbo "én". Nesta posição só poderá ser definido quando o 



Radiografia  do  Jeovismo 34 

contexto o requer. Mas o contexto, no Evangelho de S. João, não 

justifica tal exigência, porquanto esta declaração não pode, de modo 

algum, ser julgada estranha ao prólogo do Evangelho que chega ao seu 

ponto culminante na confissão de Tomé, na capítulo 20, verso 28: 

'Senhor meu, e Deus meu'."  

Essa afirmação, partida de uma das maiores autoridades na matéria, 

pulveriza a aberração jeovista que insiste na tradução tendenciosa: "e o 

Verbo era um deus". O predicado não pode ser indefinido.  

 

6. Invoquemos, a seguir, o testemunho de outra profundo helenista, 

o Prof. BRUCE M. METZGER, especializado no grego do NT, mestre 

emérito do Seminário de Princeton (EE.UU.), que, no seu trabalho 

"Jehovah Witnesses and Christ", comenta:  

"Empregando o artigo indefinido "um" os tradutores da Tradução 

Novo Mundo desprezaram o bem conhecido fato de que na gramática 

grega os nomes podem ser definidos par várias razões, quer esteja 

presente ou NÃO o artigo definido. Uma frase prepositiva, na qual o 

artigo definido não vem expresso pode ser definida na grego, como 

ocorre realmente em S. João 1:1".  

 

7. Outro gramático grego de renome universal é o Prof. J. W. 

WHITE, que no seu famoso First Greek Book, p. 266, também define 

com propriedade a regra da sintaxe do artigo. Diz textualmente:  

"Um adjetivo, quer preceda o artigo, quer venha depois do 

substantivo sem tornar artigo, é sempre predicado adjetivo".  

E, para ilustrar a regra, o Prof. White, cita uma frase grega em duas 

versões.  

A oração é a seguinte: MIKRAI (pequenas) HÁI (as) OIKIAI 

(casas) EÍSEN (eram). A frase "Mikrai hái oikiai eísen" significa: "As 

casas eram pequenas". A ordem é inversa. Nota-se que o adjetivo 

"mikrai" (pequenas) vem antes do artigo "hái" (as). O adjetivo aí é o 

predicado da oração. Claro?  



Radiografia  do  Jeovismo 35 

No entanto, há outra maneira de se escrever a mesma oração "HÁI 

(as) OIKIAI (casas) MIKRAI (pequenas) EÍSEN (eram)". Significa "Hái 

oikiai mikrai eísen ", também "As casas eram pequenas". Vemos, porém 

que aqui o adjetiva "mikrai" (pequenas) está sem artigo e vem depois do 

substantivo precedido do artigo ("hái oikiai", as casas).  

Em ambas os casos, o substantivo é sempre "oikiai" (casas), e o 

adjetivo "mikrai" é infalivelmente o predicado adjetivo.  

Ora, no texto de S. João 1:1, última sentença, aplica-se esta regra. 

Diante deste fato irrecusável, é evidente que B. Wilson, autor do 

"Diaglotão Enfático" cometeu erro crasso em traduzir "kai Theós én hó 

Logos" por "e um deus era o verbo". Por quê? Já o dissemos e repetimos: 

Theós (Deus) é predicado adjetivo, vindo antes do artigo "hó". O sujeito 

é "Logos". Daqui não há fugir. O correto é "e o Verbo em Deus".  

 

8. W. MARTIN & KLANN, também doutos no grego, no seu 

trabalho Jehovah of the Watchtower, páginas 50, 51 e 52, comentando a 

insustentável pretensão russelita na versão de S. João 1:1, concluem:  

"Contrariamente às traduções do 'Diaglotão Enfático' e 'Novo 

Mundo, a construção gramatical grega não deixa nenhuma dúvida de que 

esta [a tradução clássica e usual] é a única possível do texto. O sujeito da 

oração é "Verbo" (Logos), e o verbo, "era". Não pode haver objeto direto 

seguindo "era", pois de acordo com a praxe gramatical, os verbos 

intransitivos não pedem objeto, mas, em vez disso pedem predicado 

nominativo, o qual se relaciona com o sujeito que, no caso vertente, é 

"verbo" (Logos). Salta aos olhas que nenhum artigo é necessária para 

"Theós" (Deus) e traduzi-lo por "um deus" é não apenas uma incorreção 

gramatical como um grego estropiada, Pois "Theós" é o predicado 

nominativa de era, na terceira oração da versículo, e certamente se 

relaciona com o sujeito "Verbo" (Logos)".  

As chamadas Testemunhas de Jeová não têm nem mesmo o senso 

do ridículo ao insistirem na sua esdrúxula "tradução". Seus "ministros" 

(todos os membros são ministros) não admitem que ninguém mais 



Radiografia  do  Jeovismo 36 

conheça o grego. Todas as sumidades de renome mundial daquele 

idioma são uns ignorantes. Só as traduções "diaglótica" e "novo mundo" 

são intocáveis. Não querem examinar. Não querem cotejar. Não querem 

analisar. Escondem a cabeça sob a areia, como o avestruz. Tudo que não 

proceda deles, é falsidade dos '"religionistas". É de penalizar!  

 

9. W. C. TAYLOR, na sua conhecida "Introdução ao Estudo do NT 

Grego", afirma (edição de 1932, página 195):  

"Quando se emprega o artigo, a substantivo é definido; quando não 

se emprega, pode ser definido ou indefinido. ... Nunca devemos falar de 

'omissão do artigo'. O grego não omitiu ... mas escreveu segundo a sua 

própria índole. Se não há artigo é parque não lhe era natural usá-lo."  

"Em geral o sujeito tem o artigo, mas o predicado não o tem. Hó 

Theós agapé estin (Deus é amor) (I S. João 4:16). Deus é amor, mas o 

amor nem sempre é Deus Em S. João Theós én hó Logos, traduzimos 'A 

Palavra era Deidade', e não 'Deus era a Palavra'. Porque o adjetivo sem o 

artigo é geralmente predicativo".  

 

10. A maior autoridade, talvez, no idioma helênico, é o Prof. A. T. 

ROBERTSON, que além de sua monumental gramática, muito escreveu 

sobre questões lingüísticas e um tratado especial sobre o artigo. Ele é 

citado na Tradução Novo Mundo das chamadas Testemunhas de Jeová, 

mas truncado e torcido, e incompleto. Falando do emprego do artigo, e 

sua ausência em S. João 1:1 e 2, conclui:  

"No Novo Testamento... embora tenhamos "prós ton Theon", é 

muitíssimo mais comum encontramos simplesmente "Theos" [sem 

artigo], especialmente nas Epístolas".  

Essa opinião arrasa o castelo de cartas jeovista, não há dúvida.  

Poderíamos ainda citar William H. Davis, Samuel G. Green, 

Július R. Mantey, H. E. Dana e outros notáveis gramáticos da língua 

grega. Mas os que citamos são suficientes para fulminar a cidadela 

jeovista erguida sobre S. João 1:1.  



Radiografia  do  Jeovismo 37 

Para provar a falta de sinceridade e de coerência das chamadas 

Testemunhas de Jeová, vamos citar um só exemplo, dentre muitos. 

Teimam de maneira irritante que a tradução "um deus" é certa devido à 

ausência do artigo. Pois bem. Em S. João 1:18, lemos "Ninguém jamais 

viu a Deus". No grego está textualmente: "Théon oydeis eóraken 

popote". Vamos decompor a frase, por amor aos leitores menos cultos.  

"Theon" (Deus, no acusativo, grego), "oydeis" (ninguém), 

"eóraken" (viu, no perfeito), "popote" (de alguma maneira, ou de modo 

nenhum). Como se observa, NÃO há o artigo. Pela lógica vesga dos 

jeovistas, deveria ser "um deus", devia ser indefinido. Mas, na sua 

famigerado tradução "Novo Mundo", traduziram este passo por "Deus" 

(Deus mesmo, o Jeová) e não "um deus", menor, criado, o Rei Jesus. Os 

tradutores por certo perceberam que a tradução "um deus" aqui seria uma 

aberração gramatical.  

Devemos ainda dizer que, no Novo Testamento, tradução "Novo 

Mundo", com o objetivo de apoiar a tradução errada de S. João 1:1, há 

um longo Apêndice no qual citam mais 35 passagens de S. João nas 

quais o nome-predicado tem o artigo definido no grego (p. 776). 

Pretendem com essas citações provar que a ausência do artigo em S. 

João 1:1 significa que "Theós" ali precisa ser traduzido por "um deus". 

Verifica-se, porém, que nenhum dos 35 casos é paralelo, porque em cada 

exemplo o nome-predicado vem depois do verbo e, por conseguinte, 

levam apropriadamente o artigo, conforme a regra que citamos e 

repetimos: "Um predicado nominativo definido tem o artigo quando vem 

depois do verbo". (E. C. Colwell). Em última análise, esses 35 exemplos, 

em vez de serem contrários à tradução usual e aceita de S. João 1:1, 

constituem uma confirmação, uma prova adicional da regra para a 

emprego do artigo definido no grego. Esta é a verdade.  

As "testemunhas" fazem tremendo estardalhaço em torno da 

omissão do artigo definido grego junto da palavra "Deus" na frase "E o 

Verbo era Deus". Ignoram, porém, (ou fingem ignorar) que esta forma de 

omissão é comum junto aos substantivos (nomes) NUMA CONSTRUÇÃO 



Radiografia  do  Jeovismo 38 

PREDICATIVA. O emprego do artigo aí igualaria o "Verbo" e somente o 

"Verbo" com Deus, ao passo que sua omissão força o sentido: "E o 

próprio Verbo era Deus".  

O artigo também é omitido, no original, em outras construções e, 

nesse mesmo capítulo joanino, isto ocorre quatro vezes, melhor dito nos 

versos 6, 112, 13 e 18 todos referentes a Deus mesmo e não a "um deus".  

Em S. João 13:3 há um fato curioso que também reduz a frangalhos 

a pretensão dos jeovistas. Diz: "Ele viera de Deus e voltava para Deus" 

(no grego: oti apo Theou e ezhefthen kai pros TON Theon upagei). Nesse 

versículo, a palavra "Deus" ocorre duas vezes, contudo na primeira não 

leva o artigo e na segunda leva. Ora, seria absolutamente indefensável 

traduzir a primeira ocorrência por "um deus". Meditem seriamente nisto 

os jeovistas sinceros, e não venham com bobagens do "The Emphatic 

Diaglott" – que não é seguro – ou do "Novo Mundo" (Escrituras Gregas 

Cristãs) – que o é menos ainda! Meditem no fato indisputável que 

estamos apresentando. Meditem nele honestamente.  

 

Para finalizar, se fosse exata a versão "e um deus era o Verbo", 

como está no "Diaglott", então, pela mesma lógica, deveríamos traduzir  

I S. João 4:16 "o amor é Deus" em vez de "Deus é amor". E ainda S. 

João 1:14 "a carne se fez Verbo". Vejam a que ponto se chega!!!  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 39 

O  "EU  SOU" 
 

Consideremos outro claro texto neotestamentário que proclama, 

sem sombra de dúvida, a preexistência do Filho de Deus, a que os 

russelitas dão uma interpretação "sui generis" com o objetivo de elidir a 

conclusão da Divindade de Jesus. Encontra-se em S. João 8:58, e diz: 

"Respondeu-lhes Jesus: Em verdade, em verdade vos digo: Antes que 

Abraão existisse, Eu sou".  

O texto é de clareza meridiana para os cristãos, mas não para os 

jeovistas que, para expungirem o sentido irreversível da preexistência e 

Divindade do Mestre, claramente explícita na expressão "EU SOU", 

recorrem a um expediente extremamente reprovável. Simplesmente 

inventaram um tempo de verbo inexistente no grego, a que denominam 

"tempo perfeito indefinido", e fazem a texto dizer: "Antes que Abraão 

existisse, Eu tenho sido". Sem a menor cerimônia, eliminam a forma 

presente do verbo "ser", isto é, "Eu sou". Isto pode ser visto na 

famigerada Tradução Novo Mundo (New World Translation), editada 

por eles, na qual, à página 312, há um rodapé, e na parte c declara-se de 

maneira dogmática, que a expressão grega "EGO EIMI" (EU SOU), no 

caso vertente deve ser "traduzida com propriedade no 'tempo do perfeito 

indefinido' (eu tenho sido) e não 'eu sou'."  

O mesmo ocorre na traduçãozinha brasileira "Novo Mudo".  

Isto, antes de mais nada, constitui uma afirmação atrevida, sem o 

menor fundamento nos fatos.  

Reproduzamos o texto original de S. João 8:58:  

Eipen aytois   Iesus     Amén              Amén            lego ymin,  

Falou-lhes      Jesus:  Em verdade,   em verdade   digo-vos:  

    prin             Abraam         genesthai               Ego  eimi.  

Antes que        Abraão        tivesse nascido        Eu    sou. 

Notemos, de passagem, o emprego de "genesthai", que indica 

nascimento, geração, atribuído a Abraão, em comparação com "eimi" 

que significa "ser existente" atribuído a Jesus.  



Radiografia  do  Jeovismo 40 

O grande gramático Dr. Robertson declara que "EIMI" é absoluto, o 

que simplesmente quer dizer que não há predicado algum expresso com 

ele. E este mesmo emprego de "EIMI" ocorre mais três vezes no mesmo 

Evangelho de S João:  

8:24 – "... se não crerdes que Eu sou [Ego eimi] morrereis nos 

vossos pecados".  

13:19 – "Desde já vos digo, antes que aconteça, para que quando 

acontecer, creiais que Eu sou [Ego eimi]".  

18:5 – "Então Jesus lhes disse: Sou Eu [Ego eimi]".  

Experimente o leitor sincero alterar a expressão dos textos acima 

pela "Eu tenho sido". Não, em todos estes passos, a expressão é a mesma 

empregada pela Septuaginta, ou Versão dos LXX (em grego) nos textos 

Deut. 32:29, Isaías 43:10; 46:4, e outros. Indica um tempo presente, e 

mais ainda, um presente perdurável, infindável, especialmente em S. 

João 13:19, onde Jesus diz aos discípulos coisas "antes que aconteçam" 

para que "quando acontecessem", eles deveriam crer que "EU SOU" 

(EGO EIMI]. Ora, Jeová é o único que conhece "o fim desde o 

princípio" (Isa.. 41:10), donde se conclui, em que pese a esdrúxula tese 

russelita, que, ao dizer Jesus "Ego eimi", estava Se identificando com 

Jeová.  

O grego jamais admitiria esta violência "Eu tenho sido", e a única 

tradução possível é "Eu sou", e uma vez que Jeová é o único "Eu sou" 

(Êxo. 3:14; Isa. 44:6), segue-se que Ele e Cristo são "Um" em substância, 

poder e eternidade. É o que a Bíblia revela, e preferimos crer nela.  

As chamadas "testemunhas de Jeová" argumentam ainda que, em S. 

João 8:58, a frase "Eu sou" pode estar empregada no chamado "presente 

histórico", tendo um duplo sentido. Isto é uma cavilação, porquanto, 

embora exista o tempo de verbo denominado "presente histórico", de 

modo algum pode aplicar-se na texto em lide. Simplesmente porque 

Jesus não estava narrando. Estava falando, discutindo, advertindo os 

discípulos. O presente histórico, de acordo com comezinha regra 



Radiografia  do  Jeovismo 41 

gramatical, é empregado nas narrativas somente e não no discurso 

comum. E assim rui por terra mais uma grotesca pretensão russelita.  

 

Ainda a Septuaginta 

 

Insistimos em comparar à expressão "Eu sou" [Ego eimi] referindo-

se à Jeová, na Septuaginta, ou Versão dos LXX, em grego. Em vários 

textos, como Gên., 17:1; Sal. 35:3; Isa. 16:1; 43:10-13; Jer. 3:12; 23:23, 

e outros, consta "Ego eimi", sendo que na maior parte das vezes é 

simples tradução tio pronome hebraico pessoal, caso reto, primeira 

pessoa, singular "ANI" (Eu). Por quê? Porque o hebraico tem duas 

formas para este pronome pessoal, a forma simples "Ani", e a chamada 

forma reforçada ou enfática "Anoki". Na gramática hebraica (em 

francês) de J. Touzard, página 158, há a seguinte observação a respeito:  

"As formas verbais hebraicas incluem o sujeito e, por esta razão, os 

pronomes pessoais separáveis [ani, anoki] não são empregados a não ser 

quando se queira dar ênfase ou relevo ao autor da ação expressa 

pelo verbo."  

Segue-se; pois, que, nas passagens atrás referidas, aparece separado 

o pronome pessoal "Ani" (Eu) com o objetivo de dar ênfase à Pessoa 

que, no caso em tela, é Jeová. Necessariamente a tradução "Ego Eimi" é 

corretíssima e significa "Eu sou". Daqui não há fugir.  

 

O Sentido Exato de "EU SOU" 

 

Comentando S. João 8:58, diz J. H. Bernard, em A Critical and 

Exegetical Commentary on the Gospel of St. John (Comentário Crítico e 

Exegético do Evangelho de S. João), volume II, p. 118:  

"É evidente que o EGO EIMI (Eu sou) usado por Jesus reflete a 

maneira apropriada e peculiar de Deus falar de Si mesmo no Velho 

Testamento e, na boca de Jesus referindo-se à Sua própria Pessoa, esta 



Radiografia  do  Jeovismo 42 

expressão implica na sua Divindade, sendo exatamente isto o que Jesus 

quer significar".  

Que Jesus, ao dizer EU SOU, quis expressar aos judeus: "EU SOU 

JEOVÁ", não padece dúvida, pois assim eles entenderam. E tanto 

entenderam que, por isso, quiseram apedrejá-Lo. Sim, porque Jesus 

abertamente Se proclamara Deus, em igualdade com Jeová, e isto eles 

consideraram uma blasfêmia, pecado punível com a morte, consoante a 

lei civil judaica (Lev. 24:16).  

Diante deste fato irretorquível, as chamadas "testemunhas de Jeová" 

procuram uma escapatória dizendo que os judeus queriam apedrejar a 

Jesus porque, no verso 44, Ele os chamou de filhos do diabo. Ora, se isto 

fosse exato, então porque não O apedrejaram em outras ocasiões em que 

Ele os chamou diretamente de "raça de víboras"? (S. Mat. 23:33, por 

exemplo). É simples a resposta. É que, nessas ocasiões, não havia uma 

base legal para o apedrejamento, pais não configurava o crime de 

blasfêmia, por mais dura que fosse a reprovação.  

A questão fica inapelavelmente liquidada com as próprias palavras 

dos judeus, registradas em S. João 10:35: "Responderam-Lhe os judeus: 

Não é por obra boa que te apedrejamos, e, sim, por causa da blasfêmia, 

pois, sendo tu homem, TE FAZES DEUS A TI MESMO." (Grifos e 

versais nossos). Diante disso, não há o que argumentar!   

Mas os jeovistas não se dão por vencidos e vêm com nugas que 

nada provam. Analisemos as principais:  

a) Dizem que Uma Tradução Americana assim verte o texto em 

lide: "Eu existia antes que Abraão nascesse". Ora, isso não favorece, de 

modo algum, as unitarianos, porque o passado imperfeito denota aí uma 

continuidade indefinida ANTERIOR ao nascimento de Abraão. Sobre 

quanto tempo antes de surgir Abraão, não se tem medida!  

b) Citam a versão de Stage, que reza: "Antes que Abraão viesse a 

existir, Eu era". Também não vemos como isso abona a tese ariana. 

Apenas confirma a preexistência de Cristo de modo ilimitado.  



Radiografia  do  Jeovismo 43 

c) Citam também Lamsa: "Antes de Abraão nascer, Eu era". Isso 

não estabelece uma época em que Jesus teria sido criado; apenas afirma 

a preexistência do Filho de Deus, em tempo imensurável. Nada mais.  

Essas versões dizem, em suma, que Cristo EXISTIU num tempo 

remoto, imensurável, que foge a um ponto de fixação. Abraão tornou-se 

um ponto de referência, unicamente porque os judeus perguntaram a 

Jesus: "Ainda não tens 50 anos, e viste a Abraão?" Se o assunto fosse, 

por exemplo Satanás, Jesus teria dito: "Antes que Satanás existisse, Eu 

sou, ou Eu já existia, ou Eu era" – o que, afinal, dá no mesmo.  

Alegam as "testemunhas" que dois tradutores hebraicos admitiram a 

tradução "tenho sido". Isso nada prova. O fato de dois tradutores terem, 

por iniciativa própria e com seu risco, vertido "tenho sido" onde essa 

tradução é inviável, somado ao fato de também os jeovistas inventarem 

um tempo de verbo INEXISTENTE NO GREGO, e por eles denominado 

"perfeito indefinido" apenas para justificar esse disparate ("eu tenho 

sido") que desborda de todos os cânones lingüísticos, não destrói o fato 

de ser a tradução correta, única, irreversível: "Eu sou".  

Chamamos a atenção dos sinceros para este interessante paralelo. 

Em S. João 8:58 lemos: "Antes que Abraão existisse (gr. ginomoi, 

tornar-se, vir a ser, produzir-se), Eu sou (gr. ego eimi). Pois bem, no 

Salmo 90:2, a Septuaginta assim verte: "Antes que os montes viessem à 

existência [gr. ginomoi], desde a eternidade até a eternidade Tu és (gr. 

eimi) Deus". Os mesmos verbos, em emprego semelhante. Por que as 

"testemunhas" não afirmam que também aqui se deveria traduzir "Eu 

tenho sido"? Por aí se vê a inconsistência do "argumento".  

Mas em Êxodo 3:14 no hebraico está ehêiêh, palavra composta de 

pronome e verbo "ser", significando "Eu sou". Não tem cabimento a 

tradução "Eu tenho sido". Os mais autorizados léxicos hebraicos aplicam 

a expressão a Deus, como o "Eu sou", ou "O que existe por Si".   

Mas os jeovistas inventam nova arenga: de que a Septuaginta verte 

Êxodo 3:14 por "ho on", ou "o Ser". Na verdade, "ho on", em grego, 



Radiografia  do  Jeovismo 44 

significa "o que é", "o que está", "o que existe". Há algumas ocorrências 

no NT, e entre elas:  

1. S. João 1:18: "O Deus unigênito que está no seio do Pai" (Gr. 

monogenes Theos ho on eis ton kolpon tou Patros). Refere-se a Cristo 

como O que existe, o que é, o que está no seio do Pai, COMO DEUS 

UNIGÊNITO. Isso sinceramente não favorece o unitarismo. Ao 

contrário, reforça a Deidade de Cristo. Porque se a expressão "ho on" 

(aquele que existe) se torna um título da Deidade, como em Êxodo 3:14, 

pode perfeitamente aplicar-se a Cristo. O "ego eimi" (Eu sou) como 

forma intransitiva pode igualmente tornar-se um título da Deidade. 

Portanto, ainda que a Septuaginta haja vertido "ho on" isso não destrói o 

fato de Cristo poder reclamar para Si título idêntico.  

2. S. João 3:13: "A não ser o que desceu do Céu" (gr. "ei me HO 

EK tou ouranou"). Aí há a forma "ho ek", o que procede, o que vem do 

Céu. Ora, se os unitarianos apresentam isso como argumento, verão que 

lhes é contrário porque o texto reafirma a origem divina de Jesus: o que 

procede do Céu.  

3. S. João 3:31: "Quem vem da terra, é terreno e fala da terra" (Gr. 

"ho on ek te ges, ek te ges estin kai ek tes ges lalei".) A expressão "ho 

on" (Aquele que é) aplica-se perfeitamente a Cristo. "Aquele que é, que 

era, e que há de vir" também se pode aplicar a Cristo, porque de fato Ele 

é o mesmo "ontem, hoje e para sempre".  

Antes de concluirmos este capítulo, convém relembrar que no grego 

não existe tempo verbal denominado "perfeito indefinido" que os 

jeovistas inventaram para tapar o Sol com a peneira. E no texto de S. 

João 8:58, o aoristo infinitivo, como tal, não forma uma cláusula. Aqui 

no texto é o advérbio PRIN (antes que) altamente significativo e 

dominante, de modo que a construção deve denominar-se Cláusula Prin 

("Antes que"). O Dr. Robertson declara que o verbo eimi "é absoluto". 

Isto quer dizer que não pode haver predicado algum expresso com ele. 

Isto liqüida a questão.  

 



Radiografia  do  Jeovismo 45 

"SENHOR  MEU  E  DEUS  MEU" 
 

Nosso objetivo, ao escrevermos estes capítulos, é reafirmar a 

Divindade de Jesus, negada ardorosamente pelas chamadas "testemunhas 

de Jeová", useiros e vezeiros em truncarem os textos das Escrituras e 

dar-lhes sentido distorcido. E o fazem procurando apoio nas línguas 

originais da Bíblia, no intuito de impressionar os menos avisados. Isto é 

o que se verifica nomeadamente nas traduções Novo Mundo e Diaglotão, 

não apenas na seu inseguro conteúdo textual como nos apêndices, 

rodapés e margens onde há comentários e referências de uma pobreza 

franciscana.  

Em capítulos anteriores, esquadrinhamos e pulverizamos dois 

desses truncamentos: os de S. João 1:1 e 8:58. Consideremos agora a 

resposta pronta e decisiva do apóstolo Tomé diante da evidência 

concreta da ressurreição do Senhor, proclamando-Lhe a Divindade.  

De forma alguma, porém, aceitam os jeovistas a clareza solar do 

texto, que se encontra em S. João 20:28, consistente nas seguintes 

palavras: "Respondendo-Lhe Tomé: Senhor meu e Deus meu?", 

importando numa adoração ao "Deus manifestado em carne".  

A simples leitura textual não deixa dúvida quanto à Divindade de 

Cristo, proclamando de modo categórico, formal, incisivo. Mesmo 

assim, procuram os russelitas burlar o sentido claríssimo dessa 

afirmação, objetivando elidir a idéia da Divindade do Filho de Deus, 

com processos discutíveis. Contudo, em pura perda, e nesse particular, o 

tiro saiu-lhes pela culatra, como veremos.  

Vamos recompor todo o verso, como se acha no original, 

literalmente traduzido entre linhas:  
Apekrithe  Thomas kai  eipen auto ho  Kyrios  moy kai ho Theós moy   

Respondeu Tomé    e     disse   lhe  (o) Senhor meu  e    (o) Deus  meu. 

A expressão de Tomé: "ho Theós moy" só pode ser traduzida por 

"Deus meu". Não há outra saída. Tanto assim que o próprio Diaglotão 

Enfático (massuda versão bilingüe usada à larga pelos jeovistas), à 



Radiografia  do  Jeovismo 46 

página 396 traduz "ho Theós moy" literalmente por "O Deus de mim" ou 

"meu Deus".  

Mesmo os leitores leigos podem notar, no original grego, a presença 

do artigo "ho" tanto junto de "Kyrios" (Senhor) como junto de "Theós" 

(Jesus). A presença do artigo definido neste passo é muito importante 

porque, de acordo com o argumento dogmático das próprias 

"testemunhas de Jeová" – segundo o qual só a existência do artigo 

distingue o Deus Verdadeiro e Único Jeová, de um "deus" secundário, 

inferior - temos aqui a prova provada, que elas mesmas nos fornecem, de 

que Tomé se dirigiu ao Deus Único e Verdadeiro: Jesus, que é Um com 

Jeová. E assim, os jeovistas caíram dramaticamente na cilada do "artigo" 

que eles mesmos armaram.  

E isto se comprova na Tradução Novo Mundo, em inglês, pois nela 

há um Apêndice à página 776, com a seguinte declaração:  
"Assim também S. João 1:1 e 2 emprega no HO THEÓS para distinguir 

Jeová Deus, do verbo (Logos) como 'um deus', 'o unigênito de Deus' como 
S. João 1:18 o chama".  

É uma confissão de que no texto em lide (S. João 20:28) a 

referência é a Deus Jeová mesmo!  

A bem da verdade deve ser dito que essa declaração, diante dos 

legítimos cânones lingüísticos do grego, nada esclarece, e apenas reitera 

a idéia fixa ariana, com o objetivo confesso de negar, a todo custo, a 

Divindade de Jesus, pretendendo reduzi-Lo a um "deus" de segunda 

mão, criado em algum tempo.  

Para pulverizar essa infâmia sacrílega bastaria este simples 

raciocínio. Se Tomé chamou a Cristo ressuscitado de Jeová (à vista da 

existência do artigo definido "ho" diante de "Theós', como querem os 

russelitas), e Cristo não protestou, não negou essa qualificação divina, 

mas a confirmou plenamente ao dizer, no verso 29: "Porque Me viste, 

creste? Bem-aventurados os que não viram e creram", então, amigos, 

nenhum malabarismo exegético, nenhuma distorção do texto, poderá 

alterar o pensamento básico, a saber, que Jesus Cristo é Jeová-Deus!  



Radiografia  do  Jeovismo 47 

Há mais a considerar. A Tradução Novo Mundo em inglês evita 

cuidadosamente qualquer explicação ou comentário deste texto, mas 

registra na margem, à página 350, com asterisco (*) uma meia dúzia de 

passagens com referência a Cristo, que eles entendem mencioná-Lo 

como um "deus", e desta forma desprimorosa tentam engodar o leitor 

desprevenido. Apresentam-lhe textos que não têm correlação alguma 

com o versículo em causa, e são mencionadas abstratamente, sem 

sentido, sem lógica, sem adequação, numa confissão tácita de que o 

argumento vale zero.  

O ponto capital é este: há outro "deus" além de Jeová?  

As Escrituras só dão uma resposta: NÃO HÁ! Não há outro deus a 

não ser Jeová. Leia-se Isa. 45:21-23; 37:16-20; 44:8 e outros passos. 

Para sermos exatos, há muitos chamados "deuses" nas Escrituras, porém 

não são deuses pela identidade, pela existência própria, pela soberania, 

mas o são por aclamação e adoração humanas; são ídolos. O próprio 

Satanás caiu nesta categoria, e é chamado o "deus deste século".  

Cristo, porém, é Deus – Um com o Pai, em substância, natureza e 

poder. Tomé, dizendo "Deus meu" adorou a Cristo como a ressurreta 

encarnação da Divindade: Jeová, único, eterno, verdadeiro na Pessoa do 

Filho, Deus manifestado em carne. O cúmulo do contra-senso é a 

seguinte interpretação que nas foi dada por um russelita: quando Tomé 

disse "Senhor meu" dirigia seu pensamento a Cristo que estava à sua 

frente, mas quando disse "Deus meu", dirigiu-se a Jeová, no Céu. 

Primeiramente a frase é uma só, ligada pela aditiva "kai" (e), isto é, 

"Senhor meu E Deus meu". Em segundo lugar, isto corre parelha com o 

sistema jesuíta das restrições mentais, da duplicidade, do bifrontismo por 

parte de Tomé, o que não aceitamos.  

 

 

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 48 

MAIS  UMA  FRAUDE  
 

Há um texto da autoria do apóstolo S. Paulo, que exalta a soberania 

de Cristo como agente da Criação, proclamando-Lhe, de modo 

inequívoco, a Divindade:  
Este é a imagem do Deus invisível, o primogênito de toda a criação; 

pois, nele, foram criadas todas as coisas, nos céus e sobre a Terra, as 
visíveis e as invisíveis, sejam tronos, sejam soberanias, quer principados, 
quer potestades. Tudo foi criado por meio dEle e para Ele. Ele é antes de 
todas as coisas. Nele, tudo subsiste. Col. 1:15-17.  

É exatamente o que diz a Bíblia, nem mais nem menos. Como, 

porém, vamos lidar com uma grosseira falsificação, reproduzamos o 

texto original grego, com tradução interlinear ad litetam:  

hos      estin eikon      tou   theon  tou  asratou,   prototokos     pasés  

o qual   é      imagem  do   Deus   do  invisível,  primogênito   de toda  

ktiseos, hoti      én auto  ektisthe      ta  panta                 én tois ouranos 

criação porque  nEle      criaram-se  as  todas as coisas  em os   céus  

kai epi      tes   ges ...  Ta panta di          autou              kai eis   autún  

e    sobre   a     terra ... as todas as coisas por meio dele e   para Ele   

ektistai.      Kai autós estin pró     panton.                   Kai ta 

se criaram. E    Ele     é       antes  de todas as coisas.  E   as  

panta               én   auto  unesteken.  

todas as coisas em  Ele    subsistem. 

 

Pois bem, com o objetivo de forçar o texto a dizer o que não diz e 

amparar suas heresias, as chamadas "testemunhas de Jeová" não se 

pejaram de ACRESCENTAR nele palavras apócrifas, que absolutamente 

não existem no original, e isto não constitui apenas violência ao texto e 

perversão das Escrituras, mas uma falsificação pura e simples. Vamos 

primeiramente citar o mesmo texto como se encontra na Tradução Novo 

Mundo, em inglês:  
"Ele é a imagem do Deus invisível, o primogênito de toda a criação, 

porque por meio dEle todas as outras coisas foram criadas nos céus e 



Radiografia  do  Jeovismo 49 

sobre a terra... Todas as outras coisas têm sido formadas por meio dele e 
para Ele. Também Ele é antes de todas as outras coisas e por meio dEle 
todas as outras coisas foram tornadas existentes".  

Neste trecho, a palavra "outras", que não consta do original, foi 

inserida quatro vezes sem nenhuma justificação. É uma excrescência, um 

acréscimo indevido, uma interpolação. Sem nenhum sentido, a não ser 

sugerir a errônea cristologia ariana. Na "traduçãozinha" Novo Mundo, 

Edição Brasileira, a palavra outras vem entre colchetes:  

"Também, Ele é antes de todas as [outras] coisas e todas as [outras] 

coisas vieram a existir par meio dEle".  

Procurando justificar esse disparate, a Tradução Novo Mundo em 

inglês traz um rodapé, assinalado com um (a) cada emprego da palavra 

"outras", indicando ao leitor que leia S. Luc. 13:2, 4, "e em outros 

lugares" em busca de apoio para essa tradução anti-gramatical. Contudo, 

lendo-se os textos indicados no grego verifica-se que também não consta 

a palavra "outras", embora algumas versões o consignem. Admitir-se-ia 

neste último caso, em que Jesus contrasta certos galileus com outros 

galileus; mas jamais seria admissível em Col. 1:15-17 inserir-se palavras 

apenas para provar ponto doutrinário, nem se trata aí de comparação de 

espécie alguma. É totalmente incabível, e não se pode citar o testemunho 

de nenhuma autoridade no grego para abonar um desconchavo tão 

gritante. Além do mais, todo o contexto é uma descrição exaltada e 

superlativa de Jesus como imagem do Deus invisível. Leia-se também S. 

João 1:3 e Heb. 1:3, e ter-se-á o sentido exato do que S. Paulo afirma.  

Portanto, a inclusão da palavra "outras", mesmo entre colchetes, só 

tem o objetivo de referir-se a Jesus como igual às demais coisas criadas. 

A Bíblia comina uma praga apocalíptica para os que acrescentam 

palavras à Palavra de Deus. Apoc. 22:18. No caso em tela, se S. Paulo 

quisesse dizer "outras", teria escrito "(ta) alla", mas não o fez. E é em 

pilares como este que escoram suas doutrinas.  

Desmascarada mais essa fraude jeovista, convém determo-nos um 

pouco sobre duas expressões por eles muito exploradas no deliberado 



Radiografia  do  Jeovismo 50 

intuito de justificarem a doutrina de que Cristo, em Sua existência pré-

terrestre, foi "criado" por Deus, o Pai. A primeira encontra-se no texto 

em causa: "o primogênito de toda a criação" (Col. 1:15); a segunda, em 

Apoc. 3:14: "o princípio da criação de Deus". Procurando ligar estes dois 

textos com S. João 1:1, deturpado, concluem que Cristo foi "criado" e 

"teve um princípio".  

Querem os jeovistas que "primogênito" signifique unicamente e 

exclusivamente "criado primeiro", antes da criação geral. Ora, se fosse 

realmente assim, S. Paulo teria escrito PROTOKTISTOS que é a palavra 

grega a significar exatamente "criado primeiro". No entanto o apóstolo 

dos gentios escreveu PROTOTOKOS, que significa coisa bem diferente, 

significa "primogênito". Note-se que tem o elemento "primo" que se 

refere tanto à posição como ao tempo. Isto é importante. Assim S. Paulo 

refere-se não somente à prioridade de Cristo sobre toda a criação, mas 

também à SUA SOBERANIA SOBRE TODA A CRIAÇÃO. "Gerado" e 

não "criado"' é o que está implícito no vocábulo. É uma primazia sobre 

as coisas criadas.  

Aliás o abalizado J. H. Thayer, no seu velho léxico grego-inglês 

declara que "protos" "é primeiro, o Eterno". Idéia de prioridade e 

exaltação.  

Os textos de modo algum indicam que Cristo fora um ser criado, a 

não ser no sentido físico (S. João 1:14) por ocasião de Sua encarnação 

(S. Luc. 1:35).  

Em Apoc. 3:14, temos: "O princípio da criação de Deus" (Grego: he 

archê tês ktiseos tou theou). Houve tempo em que os russelitas 

interpretavam esta expressão como Cristo Se referindo a Si mesmo 

como "criado por Deus", mas dada a insustentabilidade desta posição em 

face do artigo "tou" na forma genitiva (de), viram-se forçados a aceitar a 

versão clássica "criação de Deus" a assim consta também da 

traduçãozinha brasileira" Novo Mundo, pois não ousaram verter "por 

Deus". Se o sentido fosse realmente "criação por Deus", haveria 



Radiografia  do  Jeovismo 51 

obrigatoriamente a preposição ypó. Tal, porém, não se dá. E recuaram, 

derrotados no grego!  

Além disso, a palavra archê pode ser corretamente traduzida por 

"origem", e o sentido exato seria "a origem da criação de Deus". Tanto é 

esse o sentido que os jeovistas, na sua versão inglesa Novo Mundo 

(edição 1950), traduzem S. João 1:1 assim: "Originariamente era o 

Verbo". Archê, como princípio, dá idéia de origem, fonte primária.  

Convém reler S. João 1:3 para confirmação.   

Acrescentaríamos ainda que primogênito encerra, em muitos casos, 

a idéia de importância e não de prioridade. Por exemplo: Em Êxo. 4:22, 

Israel é chamado primogênito, mas Esaú nasceu antes dele. Em Jer. 31:9, 

Efraim é chamado primogênito, contudo Manassés nasceu antes dele. 

Evidentemente o sentido é de importância, dignidade, eminência, e não 

circunscrito a um acidente genetlíaco. A esta altura recomendaríamos 

aos jeovistas "buscarem a sabedoria", a exercerem "os olhos do 

entendimento"!  

Diríamos ainda que, da mesma fonte etimológica, nos vem a 

palavra "primícias" que se traduz por "primeiros frutos". No entanto 

Jesus é chamado "primícias dos que dormem", não no sentido de 

prioridade de tempo, porque houve ressurreições antes da dEle. O 

sentido é de dignidade, exaltação, eminência, soberania. Poderíamos 

invocar autoridades lingüísticas em abono desta verdade.  

Reafirmamos nossa crença trinitariana, bíblica e cristã: Cristo é 

Deus, a Segunda Pessoa da Trindade.  

 

Sentido Real de "Unigênito" 

 

Outra palavra bíblica de que abusam é unigênito. É tradução do 

grego "monoguenes". No seu inglório empenho de firmar a Cristologia 

ariana, as "testemunhas" agarram-se também a esta palavra, e, com 

astúcia, conseguem, por vezes, engodar pessoas não bem informarias, 

levando-as à conclusão de que "unigênito" significa e tão-só "único 



Radiografia  do  Jeovismo 52 

gerado", "único filho" nascido de Deus. Partindo desta idéia errônea, 

sugerem que, desde que esta palavra se aplica a Jesus Cristo cinco vezes 

no Novo Testamento, a conclusão irreversível é de que Ele é uma 

criatura. E gostam de citar o texto de S. João 1:18 como se acha no 

Códice Alexandrino: "O único Deus gerado".  

No entanto, por ignorância ou má fé, esquecem-se de que os mais 

autorizados léxicos e gramáticas, os quais, sem exceção, vertem 

"monogenes" por "só e único membro de uma raça ou espécie, daí ser 

único (mono)". Esta definição, a mais autorizada, foi extraída de Liddell 

and Scott Greek English Lexicon, Vol. 2, pág. 1.144.  

Para reforçar a verdade dos fatos, citamos ainda os abalizados 

Moulton and Milligan, os quais, em seu vocabulário do grego do NT, 

páginas 416 e 417 traduzem:  
"Monogenes: Um de uma espécie. Único. Singular".  

 

Primogênito é no NT empregado no sentido da máxima exaltação 

de Cristo como Filho de Deus. Lemos em Rom. 8:29: "... a fim de que 

Ele seja o primogênito entre muitos irmãos". E isto nada mais é do que 

uma ênfase à posição privilegiada e honradíssima de Cristo como o 

Irmão Mais Velho da família redimida por Ele. Não Se envergonha de 

nos chamar "irmãos". Heb. 2:11.  

Há também a "igreja dos primogênitos", isto é, dos crentes que, por 

terem nascido de novo, formam a igreja invisível. A primogenitura 

indica sempre uma posição elevada. Pois bem, "unigênito" por seu turno, 

indica unicidade, singularidade, especialidade, alguém que é alvo de 

carinho especial. Tanto no grego clássico como no koiné (grego do NT) 

o termo monogenes traz a idéia de "único, solitário, só, único membro de 

uma família particular".  

Convém notar a esta altura que a Septuaginta – tão do agrado dos 

jeovistas – também emprega a palavra "monoguenes" como equivalente 

ao adjetivo hebraico "yachid", que significa "solitário", e assim se acha 

em Salmo 68:6, por exemplo. Isto denota que os tradutores da 



Radiografia  do  Jeovismo 53 

Septuaginta viram em "monoguenes" o sentido de unicidade, daí o realce 

posto em "único", "só" ou "um" (mono) e não em genus.  

Se as "testemunhas de Jeová" insistem que "unigênito" seja tão-só 

"único gerado", então como se arranjam com o texto de Heb. 11:17 que 

afirma ser Isaque o "unigênito" de Abraão? Pois a Bíblia regista que 

Abraão teve, pelo menos, 8 filhos: Ismael, o primeiro, nascida de Hagar; 

Isaque, nascido de Sara; e mais seis filhos nascidos de Quetura. Contudo, 

Isaque é denominado "unigênito", não por ser o único filho, o único 

gerado (que tal não é o caso), nem por ser o filho mais velho, mas por 

ser o filho dileto, o filho da promessa, e por isso Abraão o amava de 

modo especial.  

"Este é Meu Filho amado, em quem Me comprazo". S. Mat. 3:17. 

"Eis o Meu servo, que escolhi, o Meu amado, em quem a Minha alma Se 

compraz". S. Mat. 12:18. Tal é o sentido de "unigênito".  

Uma comprovação de peso é o insuspeito Thayer, por ser 

unitariano. No seu "Greek English Lexicon of the New Testament", 

página 417, declara:  
"Monogenes: .. Único de sua espécie; único... (monos) aplicado a 

Cristo indica o único filho de Deus".  

A insistência dos russelitas tem origem num fato que eles 

desconhecem, ou preferem ignorar: que monogenes (grego) não tem o 

mesmo sentido de unigenitus (latim).  

A propósito, N. Klann, co-autor de "Jehovah of the Watchtower", 

naquela obra à página 417, faz a seguinte observação:  
"Lamentavelmente, na literatura antiga a palavra monoguenes tornou-

se indevidamente ligada ao temo latino unigenitus. No entanto, esta 
igualdade de sentido é basicamente incorreta e basta um sério estudo 
lexicográfico para a demonstrar".  

 

Como já se disse e se reitera, o jeovismo é uma religião mais 

preocupada com nomenclatura do que com fatos.  

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 54 

"EXISTINDO  EM  FORMA  DE  DEUS" 
 

As fraudes tradutórias das chamadas "testemunhas de Jeová" não se 

limitam ao abuso de verterem erroneamente ou truncarem os textos 

sagrados. Vão além e, quando não encontram na Bíblia um cabide em 

que dependurar suas idéias heréticas, recorrem então ao processo da 

subtileza, da especiosidade no sentido da frase sacra, forçando-a a 

amoldar-se ao esquema ariano, que nega a Divindade de Jesus.  

Um caso típico temo-lo na versão que fazem do pensamento 

paulino exarado na carta aos filipenses, capítulo segundo, verso seis. Tão 

subtil que, lendo-o pela primeira vez na versão Novo Mundo – Edição 

Brasileira – confesso não ter dado com o engodo. Relendo 

posteriormente, com mais atenção, pudemos verificar o sentido sibilino 

que procuraram dar à soleníssima declaração do apóstolo, de exaltação a 

Cristo.  

Para melhor esclarecermos os leitores, vamos primeiramente 

dissecar o texto original, com a tradução ao pé da letra:  

hos       én   morphê   theou       uparchôn      ouch  

o qual   em  forma     de Deus   subsistindo    não  

arpagmon  hegesato to  einai  isa      theo. 

usurpação  julgou     o   ser     igual  Deus.  

 

A frase acima, devidamente transposta, na ordem lógica, e na índole da 

nossa língua, assim fica, com absoluta correção:  

"O qual, subsistindo em forma de Deus, não julgou como usurpação 

ser igual a Deus".  

Como é óbvio, até uma criança entende o que aí se acha escrito. 

Salta aos olhos o sentido de que Cristo, sendo da natureza de Deus, Ele 

não considerou este fato uma usurpação, uma coisa indevida, uma coisa 

a que não tinha direito e por isso – diz o versículo seguinte – esvaziou-se, 

assumindo forma humana. Sem perder Sua Divindade, adquiriu a 

humanidade.  



Radiografia  do  Jeovismo 55 

O helenista William C. Taylor, na sua obra didática "Introdução ao 

Estudo do Grego do Novo Testamento", edição 1948, página 363, assim 

traduz Fil. 2:6.  

"O qual, existindo essencialmente em natureza de Deus não 

considerou o estar em pé de igualdade com Deus uma presa..."  

E a seguir, explicando a razão de ter usado a palavra "presa" 

acrescenta: "presa (o ser cobiçado e retido como a leoa segura a presa ou 

o salteador o seu espólio)". O sentido da palavra grega arpagmon é de 

amplitude difícil de ser transposta com justeza no português. Há 

traduções que rezam: "coisa de que não devesse abrir mão" (a Divindade, 

o ser igual a Deus). Cristo não considerou o ser igual a Deus uma coisa 

de que não devesse abrir mão, e então resolveu baixar até ao homem.  

Contudo, a despeito da clareza meridiana do texto, os jeovistas na 

sua subtradução brasileira (?) vertem:  

"O qual, embora existisse em forma de Deus não deu consideração 

a uma usurpação, a saber, que devesse ser igual a Deus".  

Notaram os leitores como o sentido é totalmente diferente? Com 

esse flagrante e grosseiro torcimento procuram impingir a idéia de que 

Cristo despreza a Divindade, não Lhe interessando ser igual a Deus. Na 

Tradução Novo Mundo, em inglês, transpõem o pensamento paulino de 

maneira pior:  

"Cristo Jesus, embora existisse na forma de Deus não deu nenhuma 

atenção a uma CAPTURA, isto é, a ser igual a Deus".  

E há ainda uma nota, no inglês, que comenta: "Embora existisse em 

forma de Deus, desprezou..." E outra nota atribui à palavra grega 

arpagmon (usurpação, retenção) o sentido de "apreensão, uma coisa que 

pode ser apreendida". Desta maneira torcem a linguagem 

neotestamentária a fim de forçá-la a combinar com a seu unitarismo, ou 

seja, incutindo o sentido de que Cristo não era igual a Deus a até mesmo 

desprezou esta igualdade.  

Descendo ao terreno da argumentação, clamam os jeovistas que a 

expressão em forma de Deus significa meramente uma "semelhança", 



Radiografia  do  Jeovismo 56 

uma "figura externa", e que isto eles admitem. Nisto, porém, revelam-se 

apedeutas, desconhecedores da índole, da força expressional do grego.  

O citado W. C. Taylor, na mesma abra, página 393, afirma, com 

relação ao texto em lide:  
" 'Morphê', significa forma, implicando caráter e natureza essenciais. 

Está em contraste com schêma que significa figura, semelhança exterior 
e efêmera. Morphê salienta a natureza divina e real humanidade de 
Jesus em Fil. 2:6 e 7, e schêma salienta a fase passageira de sua 

humilhação".  

Ora, a palavra "forma" que aparece em Fil. 2:6 é exatamente 

morphê, indicando a natureza divina de Cristo. No verso 7, a palavra 

para designar a figura humana de Cristo é, então, schêma. É preciso 

"buscar a sabedoria" e ver com "os olhos do entendimento"!  

 

Para reforço do que estamos explicando, invoquemos o que 

escreveu Sabatini Lalli, em sua obra "O Logos Eterno", página 38:  
"No texto de Fil. 2:6-11, ocorrem duas palavras cujo sentido deve ser 

notado, porque revelam o propósito definido que Paulo tinha em mente: 
'morphê' e 'schêma'. A palavra 'morphê' significa 'forma' e envolve também a 
idéia de 'substância. ou 'essência'. A palavra 'schêma', por outro lado, tem, 
entre outros, o sentido de 'forma', 'aparência', 'semelhança' e 'figura'. 
Sófocles, por exemplo, empregando a palavra 'schêma', escreveu: 
'tyrannon schêma échein' (tem ares ou aparência de rei). Isto significa que 
qualquer pessoa pode ter 'ares' ou 'aparência' de rei, sem ser, 
necessariamente, rei! A palavra 'morphê' portanto, em contraste com 
'schêma', denota a toma que é a expressão externa de determinada 
substância e essa forma é concebida como intimamente relacionada com a 
natureza dessa substância. ... Ao dizer que Cristo Se aniquilou, Paulo não 
está dizendo que Ele renunciou a Sua natureza divina, mas que renunciou 
apenas a forma ou o modo de Sua existência como Deus. Como Logos 
ásarkós (Verbo não encarnado), Cristo é Deus existindo na forma ou no 
modo de existência divina; como Logos énsarkós (Verbo encarnado), Cristo 
é Deus existindo na forma, isto é, na essência ou substância da natureza 

humana".  



Radiografia  do  Jeovismo 57 

Afirma ainda Taylor, na obra citada, p. 309, que a palavra 

uparchôn, forma gerundial do verbo "uparchô, sou, existo, indica uma 

condição essencial ou original que perdura, em contraste com o fugaz ou 

acidental". É correta a tradução de "subsistindo anteriormente", 

"existindo essencialmente" e conexas. Por que tal é o sentido implícito 

no grego.  

Um helenista profundo, J. H. Thayer, insuspeito por ser unitariano, 

na seu famoso Thayer's Greek English Lexicon of the New Testament, 

edição 1889, explica a passagem de Fil. 2:6 da seguinte maneira:  

"(Cristo Jesus) que embora (quando previamente era Lógos 

asarkós) teve a forma (em que apareceu aos habitantes do Céu) de Deus 

(o soberano, oposto morphê dóulou) todavia não julgou que essa 

igualdade com Deus devia ser zelosamente segurada ou retida". - p. 418, 

coluna b.  

Ora, isto é importante, principalmente porque os jeovistas citam a 

Thayer como autoridade (e de fato o é)! Pois bem, mirem-se nele na 

exposição desta passagem!  

Arthur S. Way, hábil tradutor de clássicos gregos, em "The Epistles 

of St. Paul" (edição 1921), página 55, assim traduz o passo:  
"Ele mesmo, quando subsistia na forma de Deus, não se agarrou 

egoisticamente à Sua prerrogativa de igualdade com Deus..."  

E o erudito G. B. Phillips, em Epistles to New Churches, 1948, 

página 113, em tradução perifrástica, assim verte o texto:  
"Porque Ele, que sempre fora Deus por natureza, não se ateve às Suas 

prerrogativas de igualdade com Deus, mas despiu-se de todo o privilégio, 
consentindo tornar-Se escravo por natureza e nascendo como homem 
mortal".  

 

Diante dessa nuvem de testemunhas, as mais autorizadas, 

verdadeiras sumidades na língua original do Novo Testamento, em que 

fica o arremedo de tradução, o mistifório jeovista?  

Respondam os sensatos.  

 



Radiografia  do  Jeovismo 58 

DUAS  SUBTILEZAS  DESMASCARADAS  
 

Prosseguindo o esquadrinhamento das anomalias verificadas nas 

traduções editadas ou perfilhadas pelas denominadas "testemunhas de 

Jeová", vamos espatifar duas fraudes grosseiras que elas cometem em 

textos do NT.  

A primeira versão dolosa apura-se em Tito 2:13 que na 

traduçãozinha de fancaria rotulada de "Novo Mundo, Edição Brasileira", 

assim consta:  

"Ao passo que aguardamos a feliz esperança e a gloriosa 

manifestação do grande Deus e de nosso Salvador, Cristo Jesus".  

Na tradução básica jeovista, em inglês, também está exatamente 

assim. Com um pouco de atenção, os leitores podem observar que o 

empenho dessa tradução errônea é forçar o texto a estabelecer duas 

"manifestações" distintas, separadas, estanques:  

"do grande Deus", e  

"de nosso Salvador, Cristo Jesus". 

Por que cometeram este crime tradutório que desborda 

flagrantemente do sentido natural, lógico e gramatical do texto? 

Simplesmente, como não podia deixar de ser, para elidir dele a 

Divindade de Jesus, porquanto a tradução correta só aponta para uma 

única "manifestação": da glória do nosso glande Deus e Salvador Cristo 

Jesus. A referência é a uma única Pessoa, mas como isso não convém ao 

unitarismo enfermiço dos modernos russelitas, então, a golpes de 

martelo, inescrupulosamente, produziram essa grave falsificação no texto 

bíblico, forçando-o a dizer o que não diz.  

Prova? Vamos, antes de mais nada, copiar o original, com tradição 

adesiva:  

prosdechómenoi tén makarian               elpida       kai epiphaneian thês 

aguardando          a   bem-aventurada    esperança  e   manifestação da 

doxes tou megalou theou kai sotéros    hemon Christou Iesou. 

glória  do  grande   Deus   e   Salvador  nosso  Cristo     Jesus. 



Radiografia  do  Jeovismo 59 

Aí temos o sentido natural, não forjado nem desvirtuado: Deus e 

Salvador, única Entidade. Mas a "tradução" genial que os não menos 

geniais rutherfordistas apresentam, separando dolosamente "o grande 

Deus" do "nosso Salvador Cristo Jesus", além de fugir da exatidão do 

texto, entra em choque flagrante com reconhecida "regra de Sharp". 

Quantos estudam o grego sabem que esta regra gramatical estabelece: 

"quando a conjunção aditiva KAI (que corresponde ao "e", em 

português) liga dois nomes do mesmo caso, se o artigo vem antes do 

primeiro nome e não é repetido antes do segundo nome, este último 

SEMPRE SE REFERE À MESMA PESSOA descrita pelo primeiro 

nome".  

Evidentemente, dentro deste cânone lingüístico do grego e para ser 

absolutamente correto, este versículo da carta de S. Paulo a Tito refere-se 

necessariamente a uma só Pessoa: "grande Deus e Salvador Jesus 

Cristo". É inadmissível, incabível e aberrante qualquer outra tradução!  

O grande erudito helenista BRUCE M. METZGER, catedrático 

americano, em seu trabalho "Jehovah's Witnesses and Christ", página 86, 

considerando exaustivamente este caso, conclui documentalmente: 

"E ainda em apoio da tradução 'Deus e Salvador Jesus Cristo' 

podemos citar eminentes gramáticos da grego do Novo Testamento, 

catre outros os seguintes:  

1. P. V. Schmiedel, Grammatik Des Neutestamentlichen Sprach-

idoms, p. 158;  

2. G. H. Moulton, A Grammar of Greek New Testament, vol. I p. 

84;  

3. A. T. Robertson, A Grammar of the Greek New Testament in 

the Light of Historical Research, pp. 785 e 786:  

4. Blass-Debrunner, Grammatik Des Neutestamentlichen, 

parágrafo 278, 3.  

Estes eruditos estão de acordo em afirmar que em Tito 2:13 há 

referência a somente uma Pessoa e, portanto só pode ser traduzido 'nosso 

grande Deus e Salvador Jesus Cristo'."  



Radiografia  do  Jeovismo 60 

Diante disto, o mistifório jeovista reduz-se a cinzas.  

E para completar o desmascaramento desse desconchavo grosseiro 

e absurdo, invoquemos a tradução "Emphatic Diaglott" muitíssimo 

citado e propagado pelas próprias "testemunhas de Jeová", a qual assim 

verte Tito 2:13:  
"Esperando a bendita esperança, mesmo o aparecimento da glória de 

nosso grande Deus e Salvador Jesus Cristo".  

E assim, com suas próprias armas se suicidam os semeadores de 

erros.  

Mas, não param aí. O mesmo erro intencional, a mesma fraude 

grosseira, a mesma improbidade se repete na transposição de II S. Pedro 

1:1, última parte, que assim consignam na sua "traduçãozinha" brasileira 

do NT:  
"Pela justiça de nosso Deus e do Salvador Jesus Cristo".  

 

E assim, de novo, ao arrepio da "regra de Sharp", os jeovistas 

inescrupulosamente fazem referir duas justiças: uma "de nosso Deus", e 

outra "do Salvador Jesus Cristo". Na grego, porém, está simplesmente: 

dikaiosune  tou  Theou  hemon  kai  Sotêros    Iesou Christou.   

justiça         do   Deus    nosso    e     Salvador  Jesus Cristo.  

 

Tudo quanto dissemos em relação ao primeiro passo, lesado e 

desfigurado pelos neo-russelitas, é igualmente aplicável a este último 

texto, o qual, também, de modo inequívoco, proclama a Divindade ou 

Deidade de Jesus dizendo simplesmente:  
"... de nosso Deus e Salvador Jesus Cristo". 

Uma única Pessoa no sentido gramatical. Um só Deus. Uma 

Entidade Divina. Referência a Cristo somente, como Deus, pessoa no 

sentido teológico, da Divindade.  

Graças a Deus que é assim!  

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 61 

LIGEIRO  ESTUDO  DE  PROVÉRBIOS  8:22-24  
 

Em seu livro de Provérbios, capítulo 8, Salomão compõe 

interessante parábola, ou melhor, uma alegoria para descrever a 

excelência da sabedoria. Em linguagem figurada, descreve o surgimento 

da sabedoria, sua antigüidade inescrutável, sua participação na criação, 

seu valor inapreciável e seu regozijo com os homens. É o passo do Velho 

Testamento que as pseudo testemunhas de Jeová exploram abusivamente 

para tentarem demonstrar que Cristo fora criado.  

 

A tradução feita por eles é esta ou semelhante a esta:  
"Jeová me fez na começo do seu caminho, antes das suas obras da 

antigüidade". (verso 22).  

E nisto querem seguir a Versão das LXX, ou Septuaginta, toda em 

grego, que consigna: "O Senhor me criou...", da qual os arianos tanto 

abusaram com o fim de defenderem seu estrambótico unitarismo. E desta 

forma forçam o verbo hebraico qânâh (que no texto aparece numa forma 

imperfeita e pronominal qananî ) a ter o sentido de "criar" ou "fazer". 

Ora, isto é insustentável, e podemos afirmar, com absoluta segurança, 

serem errôneas neste ponto, tanto a versão Septuaginta como a dos 

jeovistas.  

 

Os especialistas em línguas semitas, destacando-se o douto F. C. 

Barney, afirmam que o verbo hebraico qânâh tem o sentido de "gerar" 

(coisa bem diferente de "criar", como veremos adiante), "obter" e 

especialmente o sentido de "possuir"; nunca, porém, o de "fazer" ou 

"criar". Trata-se aí de um equívoco da versão dos Setenta, endossado 

pelos jeovistas.  

 

Para maior compreensão, vamos recompor os três versículos em 

debate, grafando o original hebraico transliterado com a tradução colada, 

ipsis verbis:  



Radiografia  do  Jeovismo 62 

YEHVEH       QANANÎ    RÊI'SHITH       DARKÔ  

o Senhor      (me) possuía   (no) princípio   (de) (seu) caminho   

QÊDHÊN            MIPHALAIV  MÊ'AZ.  

(da) antigüidade   (suas) obras     desde.   

MÊ'ÔLAM            NISSAKTI    MÊR'ISH  

Desde a eternidade fui ungida     desde a origem  

MIQQADMAI-'REÇ 

antes do começo (da) Terra  

Be'YN-TeHIMÔTH                       CHOLALTI.  

Quando (não havia) profundezas    fui gerada.  

 

Transpostos, logicamente, em bom português, teremos:  
"O Senhor me possuía no início de Seu caminho, desde as suas obras 

mais antigas. Desde a eternidade fui ungida, desde a origem, antes de 
existir a Terra. Fui gerada antes que houvesse abismos".  

A chave do sentido encontra-se na exata tradução dos verbos. 

Analisemos os três casos que estamos considerando:  

1.° No versículo 22 aparece o verbo qânâh, cuja tradução mais 

exata é possuir, no imperfeito. A propósito, "o Novo Comentário da 

Bíblia" de F. Davidson, comentando o versículo, afirma:  
"Possuiu, tradução dada pelas versões em português, significaria 

que desde o princípio a sabedoria de Deus estava com Deus: Deus é 
chamado de o Possuidor (raiz qânâh) dos céus e da Terra, em Gênesis 
14:19 e 22 . (...)  

"A referência aqui não é que a Sabedoria foi o primeiro ser criado, 
pois a sabedoria de Deus certamente é inseparável dEle; pelo contrário, 
devemos entender por isso que a Sabedoria estava com Ele desde 
toda a eternidade".  

 

2.° No versículo 23, aparece o verbo nassak, que alguns vertem por 

"estabelecer". Traduzimo-lo num particípio passado. Os melhores 

léxicos hebraicos lhe dão vários sentidos: (1) "derramar", (2) "fazer 

libações", (3) "instalar", (4) "tecer', (5) "ungir". A tradução Almeida 



Radiografia  do  Jeovismo 63 

clássica. verteu-o por "ungir", que preferimos, embora o erudito B. 

Metzger admite que a raiz sãka significa "unir estreitamente", o que 

também aceitamos e valoriza a tese que defendemos. O comentário 

bíblico de Davidson, já citado, assim comenta o verso 23:  
"Ungida pode referir-se à nomeação da Sabedoria, por Deus, para 

Sua tarefa. Essa palavra é usada no sentido de consagrar... A sabedoria 
precedeu todos as seres criados e até mesmo as profundezas 
primevas. Mas isso ainda não é tudo. A sabedoria não só esteve presente 
na criação, mas serviu de medianeira na mestra".  

 

3.° No versículo 24 há o verbo chul a que os bons dicionários dão o 

sentido de "contorcer", "agitar", "tremer" e, em pouquíssimos casos, 

"gerar". Qualquer que seja o sentido de chul (chôlalti devido à 

desinência), é todavia incabível dar-lhe sentido de um nascimento físico, 

pelo fato de toda a passagem ser uma espécie de parábola. O sentido é 

metafórico, figurativo e isso é importante. Também estaria dentro da 

lógica do hebraico traduzir-se: "Antes de haver abismos, eu vibrei". 

Cremos honestamente que o que Salomão quis dizer, referindo-se à 

Sabedoria de Deus foi isto:  
"Eu estava com Deus no princípio (e isto concorda plenamente 

com S. João 1:2: "Ele eslava no princípio com Deus") ou no princípio de 
Seus caminhos, ou de Seus planos na insondável economia divina. 
Desde a eternidade fui ungida, desde a princípio (...) Apareci antes de 
haver abismos".  

Tudo, porém, indica incomensurabilidade de tempo, pois a 

linguagem metafórica do texto indica a eternidade da sabedoria, ou de 

Cristo: sempre presente em Deus, em qualquer tempo presente com 

Deus, desde a eternidade presente com Deus, fusionada com Deus.   

Replicam as chamadas testemunhas de Jeová que as expressões 

"antes das obras antigas", "antes do começo da Terra" e semelhantes por 

si só indicam um tempo em que Cristo surgira e, portanto, fora criado. O 

argumento não colhe. No Salmo 90, por exemplo, Jeová também é 

referido desta forma:  



Radiografia  do  Jeovismo 64 

"Senhor [no original: Jeová] (...) antes que os montes nascessem e 
se formassem a Terra e o mundo (...) tu és Deus".  

E aqui os neo-russelitas não interpretam que Jeová haja sido criado 

em algum tempo antes da formação do mundo. Por que não o fazem?  

Também em Dan. 7:9 e 13, Deus o Pai, como supremo Juiz, é 

descrito como o "Ancião de Deus"; contudo Ele é eterno. Ninguém 

admitiria que, pelo fato de ser metaforicamente descrito como uma 

Entidade "de dias", haja Ele tido um começo ou um nascimento. A 

Bíblia deve ser interpretada com bom senso e imparcialidade, 

distinguido o figurativo do real. Para fugirem à evidência, os jeovistas 

não aceitam a interpretação correta do "Ancião de Dias".  

O douto Bruce Metzger, referindo-se à pretensão dos jeovistas em 

relação a Prov. 8:22, aduz:  
"É um caso flagrante de exegese estrábica abandonar a corrente 

representação neotestamentária de Jesus Cristo como Ser incriado, e 
lançar mão de uma interpretação contestada de um versículo do Velho 
Testamento como se ele fosse a única descrição satisfatória dEle. A 
metodologia própria é, sem dúvida, começar com o Novo Testamento, 

buscando neles vislumbres, tipos e profecias cumpridas em Jesus Cristo". 

– Jehovah Witnesses and Christ, p. 87.  

Aí está o caminho sensato e correto que os jeovistas deveriam 

seguir, para não inverterem a pirâmide.  

Judiciosamente o SDA Bible Commentary faz a seguinte 

consideração sobre a passagem em lide:  
"A passagem é alegórica, e deve-se exercer muito cuidado em não 

forçar uma alegoria além daquilo que o escritor do original tinha em 
mente. As interpretações extraídas dela têm que estar sempre em 
harmonia com a analogia das Escrituras. Alguns têm buscado aqui apoio 
para a idéia de que houve um tempo em que Cristo não existia, e que Ele 
fora criado, ou gerado pelo Pai como o princípio de Sua obra em 
estabelecer um Universo ordenado e habitado. São incabíveis 
conclusões dogmáticas extraídas de passagens figurativas e 
parabólicas. Os resultados desvirtuados desse procedimento podem ser 
vistos, por exemplo, na interpretação popular da parábola do rico e 



Radiografia  do  Jeovismo 65 

Lázaro (S. Luc. 16:19-31). A comprovação de crenças doutrinárias 
sempre deve ser buscada nas declarações textuais, literais da Bíblia. E 
declarações explícitas sobre o assunto em causa acham-se em Miquéias 
5:2; S. João 1:1; 8:54 e outros lugares. Conquanto haja, sem dúvida, uma 
referência a Cristo, Ele aí é apresentado na figura da sabedoria. Outro 
exemplo de aplicação figurada ver em Ezeq. 28 onde o 'rei de Tiro' é, em 
parte, apresentado como figura de Satanás".  

O Sr. A. Neves de Mesquita, em seu livro "A Doutrina da Trindade 

no Velho Testamento", pp. 135 e 136, assim comenta a sentido da 

alegoria de Salomão, destacando cinco pontos:  

"O ápice desta alegoria encontra-se no capítulo 8, versos 22-31. (1) 

No princípio de tudo, era a sabedoria; (2) ela estava no princípio com o 

Senhor, e 'foi ungida antes que a Terra tivesse seus fundamentos 

lançados; (3) foi gerada antes que a Terra existisse, 'e antes que os 

montes se elevassem' já existia; (4) quando a Senhor preparava o 

cosmos, lá estava ela, e antes dos fundamentos da Terra serem postos, lá 

a sabedoria se fazia ouvir; (5) ela era a alegria do Senhor, e, como se 

alegraram os anjos, pela fundação do Universo, assim se alegrava a 

sabedoria pelo surgimento das coisas".  

 

Concluir que a alegoria de Provérbios 8 prove a criação ou o 

nascimento de Cristo é vesguice exegética, ou oposição enfermiça à 

Divindade do Filho de Deus!  

À luz de tolas estas informações, não é difícil entender-se o sentido 

de Prov. 8:22-24.  

 

Que Deus ilumine os sinceros!  

 

 

 

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 66 

CRISTO  IDENTIFICADO  COM  JEOVÁ   
 

JEOVÁ                                                        CRISTO  

A Crucificação 

1. É Jeová quem fala de Si mesmo:      l. Refere-se a Cristo: "(...) eles  

"Naquele dia, diz Jeová (...)                  verão Aquele a quem  

 olharão para Mim a quem                     traspassaram". 

 traspassaram (...)" Zac. 12:4 e 10                                    S. João 19:37. 

 

O Preparo do Caminho 

2. "Eis a voz do que clama:                2. "Voz do que clama no deserto: 

Preparai no deserto o Caminho          Preparai o caminho do Senhor 

de Jeová, endireitai no ermo              (no grego Kyrios, referindo-se  

uma estrada para o nosso Deus".        a Cristo)" . S. Mat. 3:3.   

Isa. 40:3. 

 

A Pedra de Tropeço 

3. "A Jeová dos Exércitos santificai   3. "Chegando-vos a Ele [Cristo]. 

(...) Ele vos será Pedra de tropeço e        pedra viva (...) e como uma 

rocha de escândalo (...)" Isa. 8:13, 14.      pedra de tropeço e rocha de  

                                                                     escândalo". I S. Ped. 2:4, 8. 

 

A Tardança 

4. "Jeová me respondeu: (...) Se           4. "(...) dentro de pouco tempo, 

tardar espera-O, porque certamente          Aquele que vem, virá, e não  

virá, não tardará". Hab. 2:2, 3.                  tardará". Heb. 10:37. 

 

Todo Joelho e Toda Língua 

5. "Por Mim mesmo [Jeová] tenho       5. "Ao nome de JESUS se dobre 

jurado (...) diante de Mim se dobrará       todo joelho dos que estão nos 

todo o joelho, e por Mim jurará               Céus e debaixo da terra, e toda  

toda a língua". Isa. 45:23.                         a língua confesse que Jesus  



Radiografia  do  Jeovismo 67 

                                                                     Cristo é o Senhor para glória  

                                                                     de Deus Pai". Filip. 2:10, 11.  

 

O Esquadrinhador 

6. "Eu, Jeová, esquadrinho o coração,     6. "Isto diz o Filho de Deus  

provo os rins, para dar a cada um           (...) todas as igrejas        

segundo as suas abras". Jer. 17:10.         conhecerão que Eu sou o que  

                                                                    esquadrinha os corações e os  
                                                                         rins, e darei a  cada um segundo  

                                                                    as suas obras". Apoc. 2:18, 23. 

 

"Cativo o Cativeiro" 

7. O Salmo 68 é, todo ele, uma         7. "(...) o dom de Cristo. Por isso 

exaltação a Jeová. "Subiste ao             diz: Quando Ele subiu ao alto,  

alto, levaste cativos os prisioneiros;      levou cativo o cativeiro, deu dons  

recebestes dons aos homens".              aos homens." Efés. 4:8.  

Sal. 68:18.                                           (ver também os versos 9 e 10) 

 

O Primeiro e o Último 

8. "Assim diz Jeová (...) Eu sou        8. Refere-se a Cristo: 

o primeiro e Eu sou o último".         "Não temas: Eu sou o primeiro e  

Isa. 41:6 (versão Brasileira).                o último". Apoc. 1:17.   

                                                                "Isto diz o primeiro e o último".   

                                                                 Apoc. 2:8.  

                                                                 "Eu sou o Alta e o Ômega, o 

                                                                  primeiro e o último".  

                                                                  Apoc. 22:13. 

 

O Alfa e o Ômega 

 

9. "Eu sou o Alfa e o Ômega,             9. Refere-se a Jesus: 

diz Jeová Deus, Aquele que é,           "Eis que venho depressa, 



Radiografia  do  Jeovismo 68 

e que era, e que vem, o                       e a recompensa que dou está  

Todo-poderoso". Apoc. 1:8.               comigo (...) Eu sou o Alfa e o  

"Aquele que está sentado no              Ômega (...)". Apoc. 22:12. 13.  

trono disse (...) Eu sou o Alfa  

e o Ômega (...)" Apoc. 21:5, 6. 

 

O "EU SOU" 

10. "Disse Deus s Moisés: EU SOU       10. "Respondeu-lhes Jesus: Em 

O QUE SOU; e acrescentou: Assim        verdade Eu vos digo: Antes  

dirão aos filhos de Israel: EU SOU         que Abraão existisse EU SOU". 

enviou-me a vós". Êxo. 3:14.                  S. João 8:58 (também v. 54). 

 

 

Os Céus – Obra de Deus 

11. (Quando se ajuntarem os povos   11. "[acerca do Filho, porém, diz: 

para servirem a) Jeová ...                    E Tu, Senhor, no princípio  

"Desde o princípio lançaste (Jeová)   fundaste a terra; e os céus são obra 

os fundamentos da terra; e os céus     das Tuas mãos (...) Tu és o mesmo, 

são abra das Tuas mãos (...) Tu és     e os Teus anos não terão fim."  

o mesmo, e os Teus anos nunca         Heb. 1:8, 10-12. 

terão fim" Sal. 102:22, 25-28.  

 

Rei dos Reis, Senhor dos Senhores 

12. Refere-se ao Pai:                            12. Refere-se a Cristo:  

"(.. ) a qual [manifestação de Cristo]    "O Cordeiro os vencerá, pois é o 

em suas épocas determinadas, há de     Senhor dos senhores e Rei dos  

ser revelada pelo bendito e único         reis". Apoc. 17:14.  

Soberano, o Rei dos reis, o senhor       "[Cristo] tem no seu manto e na  

dos senhores". I Tim. 6:15 (ver v. 16).  sua coxa um nome inscrito: Rei 

                                                                 dos reis e Senhor dos senhores" 

                                                                 Apoc. 19:16. 

 



Radiografia  do  Jeovismo 69 

Invocar o Nome 

13."Todo aquele que invocar          13. Ler o contexto: Rom. 10:1-13, 

o nome de Jeová será salvo".             e ver que se refere a Cristo:  

Joel 2:32.                                            "Todo aquele que invocar o nome  

                                                            do Senhor será salvo". Rom. 10:13. 

 

Provocar a Ira 

14. "Jeová disse (...) portanto        14. "(...) o Evangelho (...) a pregação 

Eu os provocarei a zelos com          pela Palavra de Cristo (...) Eu vos 

aquele que não é povo; com            porei em ciúmes com um povo que 

louca nação os despertarei à ira".        não é nação, com gente insensata Eu 

Deut. 32:19, 20 e 22.                       provoquei à ira". Rom. 10:16, 17 e 10. 

 

A Mente Divina 

15. "Quem conheceu a mente           15. "Pois quem conheceu a mente  

de Jeová? ou O possa instruir               do Senhor, que O possa instruir?  

como seu conselheiro?" Isa. 40:13.       Nós, no entanto, temos a mente  

                                                                 de Cristo." I Cor. 2 :16. 

 

Provar a Bondade 

16. "Provai e vede que Jeová é         16. "(...) se é que já provastes 

bondoso". Sal. 34:8.                             que o Senhor é bondoso (...) 

                                                             chegando-vos para Ele [Cristo],  

                                                             a Pedra viva". I S. Ped. 2:3-4. 

 

Palavras Eternas 
17. As Palavras de Jeová são eternas      17. As Palavras de Jesus são eternas: 

eternas: "Seca-se a erva, e cai a flor,   "Passará o céu e a terra, porém as 

mas a palavra do nosso Deus             Minhas palavras não passarão."  

permanece eternamente". Isa. 40:8.     S. Mat. 24:35. 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 70 

Autoridade de Falar 

18. "Assim DIZ Jeová (...)"               18. "Eu, porém, vos DIGO (...)" 

Isa. 45:18, (mais de 100 vezes).             S. Mat. 5:21 (Ver vv. 28,34,39,44) 

 

Poder de Perdoar Pecados 

19. "(...) diz Jeová: Pois perdoarei    19. "Quem pode perdoar pecados  

a sua iniqüidade, e não Me                       senão Deus? (...) o Filho do  

lembrarei mais de seus pecados".             homem tem sobre a Terra  

Jer. 31:34.                                                 autoridade para perdoar  

"É Ele [Jeová] quem perdoa as                 pecados." S. Lucas 6:21, 24. 

tuas iniqüidades". Sal. 103:3. 

 

Redentor 

20. "Jeová (...) Redentor meu".              20. "O Filho (...) no qual temos 

Sal.19:14.                                                   temos a redenção". Col. 1:14. 

"Quanto ao nosso Redentor, Jeová            "(...) a redenção em Cristo  

dos Exércitos é o seu nome". Isa. 47:4.     Jesus". Rom. 3 :24. 

 

Esposo, Noivo 

21. "Como o noivo se alegra          21. Jesus se compara a um noivo (ou  

da noiva, assim de ti se                    esposo) em S. Mar. 2:19 e 20. 

alegrará o teu Deus". Isa. 62:5.        Na Parábola das Dez virgens, Cristo  

"Naquele dia, diz Jeová, me            também o é "Eis o novo!" Mat. 25:6. 

chamareis Esposo (...) Oséias 2:16. 

  

O Pastor 

22. "Jeová é o meu Pastor".            22. "Eu [Jesus] sou  o bom Pastor".   

Sal. 23:1.                                          S. João 10:14.  

"Eu mesmo apascentarei as             "Logo que o supremo Pastor se 

Minhas ovelhas, diz o Senhor          manifestar recebereis a imarcescível  

Jeová". Ezeq. 34:15.                        coroa de glória". I S. Ped. 5:4.  

                                                         "Agora, porém vos convertestes ao  



Radiografia  do  Jeovismo 71 

                                                 Pastor (...) das vossas almas". I S. Ped. 2:25. 

 

A Luz 

23. "Jeová é a minha luz". Sal. 27:1.     23. "[Jesus] a verdadeira luz".  

      "Jeová será a tua luz                               S. João1:9. 

      perpétua (...)". Isa. 60:19, 20.                 "Eu sou a luz do mundo".  

      "Deus é luz". I S. João 1:5.                      S. João 8:12. 

 

Rocha, Pedra 

24. "Jeová é a minha rocha (...)"        24. Refere-se a Cristo: 

      Sal. 18:2.                                             "(...) Ponho em Sião uma pedra 

      "Jeová (...) Rochedo da nossa               angular eleita e preciosa". 

      salvação". Sal. 95:1.                            I S. Ped. 2:6. 

                                                                   "E a pedra era Cristo".  

                                                                      I Cor. 10:4. 

 

Salvador 

25. "Eu sou Jeová (...) teu Salvador"          25. "o Salvador, que é Cristo 

        Isa. 43:3 (49:26).                                         o Senhor". S. Luc. 2:11. 

       "Eu sou Jeová, e fora de Mim                      "grande Deus e Salvador 

        não há Salvador". Isa. 43:11.                       Cristo Jesus". Tito 2:13. 

 

A Verdade 

26. "Mas o Senhor Deus é a verdade".        26. "Respondeu-lhe Jesus: Eu 

      Jer. 10:10.                                           sou (...) a verdade". S. João 14:6. 

        "Deus é a verdade e não há nEle  

        injustiça". Deut. 42:4. 

 

Deus Imutável 

27. "Eu, Jeová, não mudo". Mal. 3:6               27. "Jesus Cristo é o mesmo 

      "O Pai das luzes em quem não há                    ontem, hoje, e para 

      mudança (...)" S. Tia. 1:17.                          sempre". Heb. 13:8. 



Radiografia  do  Jeovismo 72 

 

O Justo 

28. "Jeová é justo". Sal. 129:4.      28. "Jesus Cristo, o Justo". I S. João 2:1. 

       "Justo é Jeová (...)" Sal. 145: 17.        "a vinda do Justo". Atos 7:52. 

 

Digno de Adoração 

29."Adorarás ao Senhor teu Deus,        29."E todos os anjos de Deus O 

  e só a Ele servirás". S. Mat. 4:10.             adorem" [a Cristo]. Heb. 1:6. 

      "Adorai a Jeová (...)"                                "Ao nome de Jesus se dobre 

      I Crôn. 16:29; Sal. 96:9.                           todo joelho, nos céus, na terra 

      "Não adorarás outro Deus". Êxo. 34:14.       e debaixo da terra". Filip. 2:10. 

 

Onipotente 

30. "Deus Todo-poderoso te abençoe".     30. "Jesus disse-lhes: foi-Me 

      Gên. 28:3.                                                  dado TODO O PODER no 

        "(...) o Todo-poderoso". Apoc. 1:8.           Céu e na Terra". Mat. 28:18. 

 

Eterno 

31. "Abraão (..) invocou ali o        31. "e Ele (Jesus] tem por nome (...) 

     nome de Jeová, o Deus                     Pai da ETERNIDADE" Isa. 9:6. 

     ETERNO". Gên. 21:33.                    "(...) suas origens são desde os dias 

     "(...) o eterno Deus (...)                     da eternidade". Miq. 5:2. 

     não se cansa (...)" Isa. 40:28.               "O que era desde o princípio". 

                                                               I S. João1:1. 

 

Onipresente 

32. "NEle [Deus] nós vivemos, nos     32. "[Cristo] Aquele que enche tudo 

movemos e existimos". Atos 17:28.          em todas as coisas". VB;  

"Jeová (.. ) se subo aos céus lá estás;         Efés. 1:3. 
 se faço minha cama no mais profundo        "Estou convosco todos os dias 

 abismo, lá estás também". Sal. 139:1, 8.       dias até a consumação dos 

                                                                    séculos". S. Mat. 28:20. 



Radiografia  do  Jeovismo 73 

                                                                 "Onde estiverem dois ou três 

                                                                 reunidos em Meu nome, ali  

                                                                   estou no meio deles". Mat. 18:20. 

 

Criador 

33. "Jeová que criou os céus (...)     33. "Sem Ele [Cristo] NADA do 

e fundou a Terra (...)" Isa. 42:5.            que foi feito se fez". S. João 1:3. 

 

Onisciente 

34. "Os olhos de Jeová estão em      34. "(Jesus) sabia o que era a 

        todo o lugar, vigiando aos                natureza humana". S. João 2:45. 

      maus e aos bons". Prov. 15:3.          "Jesus conhecendo-lhes os 

        Ler o Salmo 139, sobre Jeová.         pensamentos (...)" S. Mat. 3:4. 

        "Todas as coisas estão nuas  e          "Ele sabia quem era a traidor". 

        patentes aos olhos dAquele com         S. João 13:11. 

        Quem temos de tratar". Heb. 4:13.       "(...) cinco maridos já tiveste, e  

                                                                   esse que agora tens não é teu  

                                                                   marido". S. João 4:18. 

 

O Santo 

35."Eu Jeová (...) sou Santo". Lev.19:2.    35. "Tu [Cristo] és o Santo de 

     Também Isa. 6:3. Deus"                          VB, S. João 6.69. 

                                                                       Negastes o Santo". Atos 3:14. 

                                                                       "Possuís a unção que vem  

                                                                       do Santo". I S.. João 2:20. 

 

Este cotejo poderia alongar-se, porém, nosso objetivo é demonstrar 

que as Escrituras, sem sombra de dúvida, identificam a Cristo como 

Jeová, e isto prova a Deidade de Cristo.  

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 74 

E  O  "ANJO  DE  JEOVÁ"?  
 

Outra importante informação escriturística acerca da Deidade de 

Cristo e Sua identificação como Jeová nos é dada no fato de 

encontrarmos uma distinção entre Jeová  e o Anjo de Jeová, Que se 

apresenta como Um em essência, PORÉM DISTINTO DELE. São 

manifestações teofânicas, nas quais Deus assume forma de um anjo ou 

de um homem, com títulos divinos, aceitando adoração. Ora é "anjo", ora 

"Anjo de Jeová", ou "varão", "Anjo da Presença", "servo", mas que Se 

confunde com o próprio Deus. Não vamos citar todas as ocorrências 

bíblicas, porque são muitas, mas apenas algumas delas para ilustrar a 

tese:  

a) A aparição a Agar  

Gên. 16:7, 9, 10, 11 e 13: "O ANJO DE JEOVÁ achou-se junto a 

uma fonte. (...) Disse-lhe o ANJO DE JEOVÁ: Volta para a tua senhora. 

(...) Disse-lhe mais o ANJO DE JEOVÁ: Multiplicarei sobremaneira a tua 

descendência. (...) Disse-lhe ainda mais o ANJO DE JEOVÁ: Eis que 

concebeste e darás à luz um filho (...) porque JEOVÁ ouviu a tua aflição. 

Então [ela] chamou a JEOVÁ QUE LHE FALAVA: Tu és Deus [Elohim] 

que vê".  

Vemos que "Anjo de Jeová" é mencionada 4 vezes; no verso 11 

chama-se "Jeová", e no verso 13 é "Jeová que lhe falava", e finalmente a 

mesma entidade é DEUS. Não se tratava de um anjo qualquer, pois a 

linguagem e os atributos não são de um mero anjo.  

b) Gên. 22:11 e 12: "(...) bradou-lhe da céu o ANJO DE JEOVÁ: 

Abraão! Abraão!" A seguir o ANJO Se chama a Si mesmo Deus, ao 

dizer: "Agora sei que temes a DEUS e não ME negaste o teu filho.  

c) Gên. 48:15 e 16: "(Jacó) abençoou a José, dizendo: o DEUS 

diante de quem andaram meus pais Abraão e Isaque (...) o ANJO que me 

tem livrado do mal ABENÇOE estes mancebos".  

Nota: O "Deus de Abraão, Isaque e Jacó" é JEOVA. Prova: Êxo. 

3:15.  



Radiografia  do  Jeovismo 75 

d) Êxo. 3:2, 4, 6, 14: "Apareceu-lhe o ANJO DE JEOVÁ numa 

chama de fogo, no meio de uma sarça. (...) Vendo JEOVÁ que ele 

[Moisés] se voltou (...) Eu sou o Deus de Abraão, o Deus de Isaque e o 

Deus de Jacó. (...) Assim dirás aos filhos de Israel: "o EU SOU enviou-

Me a vós". E em todo a capítulo 4, chama-se JEOVÁ o anjo.  

e) Juízes 6:12, 14, 16, 21, 22 e 23: "Então lhe apareceu o ANJO DE 

JEOVÁ e lhe disse. ( ..) Virou-se para ele JEOVÁ e disse (...) Tornou-lhe 

JEOVÁ: 'Certamente serei contigo'. (...) (...) e o ANJO DE JEOVÁ 

desapareceu-lhe dos olhos. (...) vi a ANJO DE JEOVÁ face a face. (...) 

Disse-lhe JEOVÁ (...) Não morrerás".  

f) Em Atos 7:38, o ANJO foi quem, no monte Sinai, deu a Moisés 

Os oráculos divinos contidos na Lei.  

Diz L. Boettner:  

"À luz do Novo Testamento, este Anjo de Jeová que apareceu nos 

tempos do Velho Testamento, que falou como Jeová, exercia o Seu 

poder, recebia adoração e tinha autoridade para perdoar pecados não 

podia ser senão o Senhor Jesus Cristo, que:  

1. Veio do Pai. S. João 16:18.  

2. Fala por Ele. S. João 3:34; 14:24.  

3. Exerce o Seu poder. s. Mat. 28:18.  

4. Perdoa pecados. S. Mat. 9:2.  

5. Recebe adoração. S. Mat. 14:33; S. João 9:38.  

E ainda mais essas razões:  

a) Deus, o Pai, não foi vista por alguém. S. João 1:18.  

b) Deus não podia ser enviado por nenhum outro, mas Deus o 

Filho foi visto. I s. João 1:1 e 2.  

c) o Filho foi enviado. S. João 5:36. 

Se o Anjo não fosse Cristo, então a pergunta: "quem será este 

Personagem misterioso, 'o Anjo', não teria resposta".  

Este Anjo de Jeová não era outro senão o Filho de Deus, único 

Mediador entre Deus e os homens!  

 



Radiografia  do  Jeovismo 76 

PROVAS  SUPLEMENTARES  DA  DEIDADE  DE  CRISTO   
 

Diz a Bíblia: "Jeová é o que tira a vida e a dá; faz descer à 

sepultura, e faz subir". I Sam. 2:6. Portanto, o poder de dar e tirar a vida 

é privativo de Jeová. A mesma Bíblia, porém, diz com relação a Cristo: 

"Pois assim como o Pai ressuscita e vivifica os mortos, assim também o 

Filho vivifica aqueles a quem quer". S. João 5:11. Dirão que o Pai Lhe 

outorgou tal poder. Isto é ver por ângulo errado a funcionalidade da 

Pessoa do Filho, e Sua subordinação. Ele saiu, foi enviado para exercer a 

função temporária na Terra, mas sem perder os requisitos inerentes à 

Divindade. Diz ainda o Livro: "(...) O último Adão [Cristo], porém, é o 

espírito QUE VIVIFICA". I Cor. 15:45.  

Isto corrobora a Deidade do Filho de Deus.  

 

Propriedades Comuns 

 

Comparemos, com isenção de ânimo, as afirmações que seguem, 

perfeitamente documentadas com texto8 bíblicos:  

1. Honrar ao Filho é honrar ao Pai. S. João 5:23.  

2. Ver a Cristo é ver a Deus. S. João 14:7-9.  

3. Conhecer a Cristo é conhecer ao Pai. S. João 14:7.  

4. Crer em Cristo é crer em Deus. S. João 12 :44.  

5. Cristo faz as mesmas coisas que o Pai. S. João 5:19.  

6. Cristo ressuscita os mortos como o faz o Pai. S. João 5:21.  

7. Cristo tem vida em si mesmo como a tem o Pai. S. João 5:26.  

8. "Tudo quanto o Pai tem, é Meu'". S. João 16:15.  

9. "Eu e o Pai somos um". S. João 10:30.  

 

Isto nos leva fatalmente à conclusão da Deidade de Cristo. 

Especialmente as duas últimas declarações somadas significam que se 

Cristo possui TUDO QUANTO o Pai possui, por que não pode Ele 



Radiografia  do  Jeovismo 77 

possuir os títulos do Pai, e por eles partilhar também de Sua intrínseca. 

Divindade?  

 

Os Caminhos de Jeová 

 

Revelam-nos as Escrituras que João Batista preparou o terreno para 

o ministério de Cristo. Foi adiante dEle, e preparou-Lhe o caminho. Pois 

bem, Zacarias, pai de João Batista, em seu cântico refere-se a Jesus 

como Jeová. Assim reza textualmente a tradução Novo Mundo das 

Escrituras Gregas Cristãs, edição brasileira, em S. Lucas 1:76:  
"Mas quanto a ti, menino [refere-se a João Batista] serás chamado 

profeta do Altíssimo, pois irás de antemão na frente de Jeová para 
aprontar os Seus caminhos".  

Se os caminhos de Jesus e de Jeová são OS MESMOS, segue-se 

que Jesus e Jeová SÃO O MESMO. Disse-me um jeovista que o sentido 

aí é de que Jesus era mero "procurador" de Jeová. Se non é vero é bene 

trovato ... As conclusões disparatadas são a tônica dos negadores das 

verdades cristalinas da Palavra de Deus!  

 

Pai e Filho Não Podem Dissociar-Se 

 

Com espírito desarmaria de preconceitos, pensemos no seguinte: Na 

sua primeira carta aos coríntios, Paulo não cessa de revelar vislumbres 

notáveis da misteriosa, mas real relação existente entre o eterno Deus e 

Seu idêntico Filho. Logo no primeiro capitulo Paulo declara que Cristo é 

"PODER de Deus e SABEDORIA de Deus". Por outro lado, João 

escreveu que Cristo "é o VERDADEIRO DEUS e a vida eterna". Estas 

declarações, unidas, transfundem Cristo em Deus.  

Ora, se, como pretendem os jeovistas, o "poder" e a "sabedoria de 

Deus" (Cristo) não existiram sempre mas em algum tempo tiveram um 

começo, então AO PAI FALTOU EM ALGUM TEMPO plenitude, 

perfeição, integralidade, pois se o Filho, o Verbo, não fosse eterno, 



Radiografia  do  Jeovismo 78 

logicamente nem o Pai possui eterna sabedoria e eterno poder, visto que 

Cristo é a plenitude de ambos esses predicados. Veja-se como isto se 

torna um argumento inexpugnável, cotejando-se especialmente estes 

versículos:  
"Cristo, poder de Deus e sabedoria de Deus". I Cor. 1:24, ú.p.  
"Ele é o verdadeiro Deus e a vida eterna". I S. João 5:20.  
"Ele é a resplendor da Sua glória [de Deus], e a EXPRESSÃO 

EXATA DO SEU SER [de Deus], sustentando todas as coisas pela 
palavra do Seu [de Cristo] poder". Heb. 1:3.  

"Porquanto nEle habita corporalmente TODA A PLENITUDE da 
Divindade". Col. 2:9.  

A conclusão é fatal: Um não pode dissociar-Se do Outro, pois o 

esvaziamento de um seria o esvaziamento do outro.  

 

A Mesma Glória 

 

Lemos em Isaías 42:8: "Eu sou Jeová, este é o meu nome; a Minha 

glória não darei a outrem (...) ". Esta última declaração é reiterada em 

Isa. 48:11. Mas em S. João 17:5 nos é revelado o seguinte: "E agora 

glorifica-Me Tu, ó Pai, junto de Ti mesmo, COM AQUELA GLÓRIA 

QUE TINHA CONTIGO ANTES QUE O MUNDO EXISTISSE".  

Ressalta do primeiro texto que a glória divina é inerente e 

intransferível, de Sua própria substância. Não pode ser dada a outro. Não 

pode ser partilhada com outro. Contudo, na oração de Cristo, Ele 

proclama que será glorificado COM A GLÓRIA DO PAI, glória que não 

Lhe era nova, inédita, pois diz que já a possuía, com (grego para) o Pai, 

vislumbres dessa glória foram vistos em algumas ocasiões: na 

transfiguração (S. Mat. 17:2), ao dizer "Ego eimi" (Eu sou, ou sou Eu).  

Em S. João 18:6 o que fez tombar seus capturadores, e a própria 

ressurreição gloriosa de Cristo foi prova de Sua glória divina.  

Um jeovista "erudito" quis contornar o assunto dizendo que a 

palavra grega para, em S. João 17:5, quer dizer através de. Isso não tem 

cabimento. Através de em grego, seria dia. A palavra para no texto em 



Radiografia  do  Jeovismo 79 

lide está no caso dativo e jamais se pode traduzir por "através". O 

próprio Thayer a traduz "com", "juntamente com". Seria então: "a glória 

que tive juntamente contigo (...)".  

Isto reforça a verdade da Divindade de Jesus.  

 

A Idolatria de Estêvão 

 

Estêvão, o protomártir do cristianismo, ao ser apedrejado "invocava 

e dizia: Senhor Jesus recebe o meu espírito". Atos 7:59. Ora, é 

inadmissível e sobretudo pecaminoso orar a quem quer que seja senão só 

a Deus. Portanto, se a opinião das "testemunhas de Jeová" fosse correta, 

isto é, que Jesus é um espírito criado, então Estêvão foi um idólatra 

quando orou a quem não era realmente Deus, a alguém que era criatura. 

Daqui não há fugir. Então, amigos, Cristo é Deus, da mesma essência 

que o Pai.  

 

Ainda a Glória de Cristo 

 

A visão do profeta Isaías relatada no capítulo 6, foi de Jeová, no 

templo, na Sua glória, com o séquito de serafins. Uma cena inenarrável. 

Em S. João 12:41, as Escrituras nos revelam que Isaías VIU A GLÓRIA 

DE CRISTO, e falou dEle. A glória única presenciada por Isaías foi a 

relatada no capítulo 6 de seu livro: a glória de Jeová. A conclusão, 

portanto, é a de que Jeová é o mesmo Jesus, e a glória de ambos é uma 

só glória.  

 

Louvor e Domínio Para Sempre 

 

No livro do Apocalipse, principalmente 1:6 e 5:13 se associam a Pai 

e o Filho na fruição dos louvores, da glória, do domínio pelos séculos 

dos séculos, e da adoração, em absoluta igualdade de condição. Isto é 

impressionante. No entanto, o clímax dessa associação ocorre na última 



Radiografia  do  Jeovismo 80 

visão joanina em que Deus e o Cordeiro Se acham num ÚNICO trono. 

Isto indica unidade essencial.  

 

Meditemos Nisto 

 

Não foi senão DEPOIS que o Evangelho fora pregado quase 300 

anos, nos exatos termos do Novo Testamento, que "alguém" se propôs a 

atacar a crença dos cristãos na Deidade de Cristo. Quem o fez foi Ário. E 

a maneira insólita de seus ataques demonstrou que até aquela época os 

cristãos criam na Divindade de Jesus, sem nenhuma sombra de dúvida. 

Era assunto líqüido e certo. Mas os argumentos arianos, da forma como 

foram elaborados, eram uma objeção à crença prevalecente, E NÃO A 

CORREÇÃO DE UMA HERESIA. Diante deste fato, então o unitarismo 

é que é heresia. E de fato o é. Heresia que distancia a homem da graça 

divina e o faz perder a salvação em Cristo Jesus.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 81 

A  DEIDADE  DO  ESPÍRITO  SANTO  
 

Ensinam os jeovistas que o Espírito Santo é uma influência, a 

"força ativa de Deus", e nada mais. Não admitem Sua Personalidade e, 

conseqüentemente, Sua Divindade. As Escrituras, contudo, ensinam e 

revelam coisa bem diversa: que o Espírito Santo é uma Pessoa e é 

divino. Preferimos ficar com as Escrituras. Revelam elas que o Espírito 

de Deus tem as seguintes características e qualidades:  

 

1. É volitivo, tem querer e determinação. Rom. 8:27.  

2. É agente (parakletos), isto é, consolador, advogado, instrutor, 

guia, amparador, representante, patrão. S. João 14:16, 26; 15:26; 

16:7; I S. João 2:1.  

3. É tratado por pronome pessoal Ele. S. João 16:14; Efés. 1:14.  

4. Seu nome se cita entre outras pessoas. Ex. Atos 11:28: "Pois 

pareceu bem ao Espírito Santo e a nós". Ler também S. Mat. 

28:19, e II Cor. 13:13.  

5. É um outro Consolador, isto é, além de Cristo que também o é 

em S. João 14:16. E Cristo é Pessoa. O Espírito também o é.  

6. Tem conhecimento, e sabe as coisas divinas. I Cor. 2:11.  

7. Ensina. S. Luc. 12:12; S. João 14:26.  

8. Convence. S. João 16:8; Gên. 6:3.  

9. Perscruta. I Cor. 2:10, 11.  

10. Impede, põe obstáculo. Atos 16:6, 7.  

11. Concede, permite. Atas 2:4.  

12. Administra, distribui. I Cor. 12:11.  

13. Fala. Atos 10:19; 13:2; S. João 16:13; S. Mat. 10:18-30.  

14. Toma decisões. I Cor. 12:11.  

15. Guia. S. João 16:13; Gál. 5:18.  

16. Anuncia. S. João 16:14, 15.  

17. É entristecido. Efés. 4:30.  

18. Intercede. Rom. 8:26.  



Radiografia  do  Jeovismo 82 

19. Chama. Apoc. 22:17.  

20. É resistido. Atos 7:51.  

21. Procura. I Cor. 2:10.  

22. Agrada-Se. Atos 15:28.  

23. Comissiona. Atos 13:2; 30:28.  

24. É tentado pelo homem. Atos 5:9.  

25. Pode ser difamado e blasfemado. S. Mat. 12:31 e 32.  

 

Ainda outras especificações de personalidade poderiam ser 

acrescentadas, mas as mencionadas são suficientes para provar, de modo 

irreversível, a Personalidade do Espírito Santo.  

 

Quanto à Sua Deidade, transcrevemos nove itens do excelente 

tratado do Prof. Elemer Hasse, "Luz Sobre o Fenômeno Pentecostal", pp. 

10 e 11:  

 "1) Ele é eterno como Deus – Heb. 9:14.  

2) Ele é onipresente como Deus – Sal. 139:7-10.  

3) Ele é onisciente como Deus – I Cor. 2:10, 11.  

4) Ele é onipotente como Deus – Sal. 139.  

5) Ele é Criador como Deus – Jó 33:4; Sal. 104:30.  

6) Ele é Senhor como Deus – I Cor. 3:17, 18.  

7) Ele é Recriador como Deus – S. João 3:6; 1 S. João 5:4.  

8) Ele é Jeová como Deus – Compare Sal. 69 com Atos 1:16; 

Compare Isa. 6:3-10 com Atos 28:25-37; Jer. 31:33, 34 com Heb. 10:15, 

16; S. Luc. 1:67 com Atos 3:18-21; Atos 5:3, 4.  

9) Ele é igual a Deus – I Cor. 2:10 ('O Espírito penetra até as 

profundezas de Deus'. Ora, nada inferior ao próprio Deus, poderia 

perscrutá-Lo)".  

 

Apesar de toda esta esmagadora evidência bíblica, teimam as 

"testemunhas" em dizer que o Espírito é mera força ativa, uma influência 

emanada.  



Radiografia  do  Jeovismo 83 

Cristo prometeu outro Consolador. Mas era necessário que 

esperasse o retorno de Cristo ao seio do Pai, para vir. Se fosse força 

ativa, não precisaria esperar nada, pois estaria em toda a parte e 

necessariamente na Terra. A própria designação "força ativa" conspira 

contra a tese jeovista. Acham os leitores que teria sentido dizer-se: 

"Aquele que blasfemar contra a força ativa de Deus não terá perdão para 

sempre, visto que é réu de pecado eterno"? S. Mar. 3:29.  

 

Segundo a esdrúxula dogmática jeovista, empregando-se a 

nomenclatura arrevesada da seita, assim registraríamos S. Mat. 28:19: 

"batizando-os em nome de Jeová, de um deus, e da força ativa de Deus".  

 

Teriam nexo textos assim vertidos:  

"(...) pareceu bem à força ativa (...)". Atos 15:28.  

 

"Isto diz a força ativa (.. )". Atos 21:11.  

 

"Não entristeçais a força ativa (...)". Efés. 4:30.  

 

"Mentistes à força ativa (...)". Atos 5:3.  

 

"Disse a força ativa: Apartai-me a Barnabé". Atos 13:2?  

 

Não, tudo isto é absurdo e incabível. O Espírito Santo é Deus, a 

Terceira Pessoa da Trindade!  

 

 

QUADRO  SUCINTO  DA  TRINDADE 

 

Para se ter, num relance, uma idéia dos atributos das três Pessoas da 

Trindade, elaboramos o seguinte quadro:  

  



Radiografia  do  Jeovismo 84 

 PAI FILHO E. SANTO 

1. É Deus  Isa. 40:28;  
Êxo. 20:2 e outros. 

Rom. 9:5;  

S. João 1:1;  

Atos 5:3 e 4 ú.p.;  

2. É eterno  Gên. 21:23;  

Sal. 90:2.  

Miq. 5:2; Isa.9:6. Heb. 9:14. 

3. É Criador  Isa. 42:5;  

Atos 17:24. 

João 1:3;  

Heb. 1:10.  

Gên. 1:2; Sal. 104:30; 
Jó 33:4. 

4. É onisciente Prov. 15:3;  

Sal. 33:13. 

S. Mat. 9:4;  

S. João 2:25.  

I Cor. 2:10, 11;  

Isa. 40:13, 14;  

5. É onipotente Gên. 28:3;  

Apoc. 1:8.  

S. Mat. 28:18.  Salmo 139.  

6. É onipresente  Sal. 139:1, 8.  S. Mat. 18:20;  

S. Mat. 28:20.  

Sal. 139:7-10.   

7. É Senhor  Sal. 86:12;  

Ezeq. 13:20.27.  

S. Mat. 14:22;  

S. Mar. 16:29. 

II Cor. 3:17, 18.  

8. É Recriador Isa. 65:17.  II Cor. 5:17.  S. João 3:6.  

9. Tem mente Rom. 11:34. I Cor. 2:16. Rom. 8:27. 

10. É Jeová Isa. 40:28, etc.  Ver "Cristo identificado 

com Jeová" [pp. 66-73] 
Atos 28:25 com  

Isa. 6:3, 9,10.  

11. É santo Isa. 6:3; 5:16;  

Apoc. 4:8.  

Atos 3:14;  

S. Luc. 1:35.  

II Cor. 13:13, e 

inúmeros.  

12. É a Verdade Jer. 10:10;  

Zac. 8:8.  

S. João 14:6.  I S. João 5:6 ú.p.;  

S. João 16:13.  
13. Revela Dan. 2:28.  S. Mat. 11:27;  

S. João 1:28.  

I Cor. 2:10;  

Efés. 3:5.  

14. É Presciente Isa. 46:10.  S. Mat. 24:5-41;  

S. Luc. 22:31.  

Atos 1:16; Heb. 9:8;  

II S. Ped. 1:21.  

  
Por certo que há outras identidades nas Pessoas divinas. Mas o que 

apresentamos é o suficiente para provar a harmonia e a unidade de 

atributos. Sim, a Trindade é a maravilhosa revelação das Escrituras!  

 



Radiografia  do  Jeovismo 85 

O  QUE  SE  DEVE  SABER  SOBRE  "JEOVÁ" 
 

Por amor dos leitores menos cultos, alinhamos aqui alguns 

esclarecimentos liminares, úteis para a avaliação do que pretendem os 

jeovistas.  

O hebraico escrevia-se somente com consoantes nuas. Não havia 

vogais. Os sons das palavras transmitiam-se oralmente pelos rabis, e isso 

nos tempos bíblicos. Depois o hebraico entrou em declínio. Por muitos 

anos, devido a fatores históricos inelutáveis. Somente no século VI é que 

começaram a surgir os eruditos chamados "massoretas" (do hebraico 

, que quer dizer "tradição"), os quais instituíram um 

sistema de pontinhos e sinais representando as vogais, ou melhor, os 

sons vocálicos abertos e fechados, c por isso são chamados "sinais 

massoréticos". Eram colocadas embaixo, em cima e até dentro das 

consoantes. Convém frisar que essas anotações não fazem parte do texto 

sagrado original. Não, pois o texto é puramente consonantal.  

Por essa razão, a palavra que hoje se conhece como Jeová constava 

unicamente de quatro letras, isto é, quatro consoantes hebraicas: o iod, o 

hê, o vau, e de novo o hê. Transliteradas, teríamos YHVH (ou JHVH). 

Costuma-se chamá-las de tetragrama (do grego 

), que quer dizer exatamente "quatro 

letras". É descabido afirmar que a pronúncia do texto massorético de 

hoje seja exatamente a mesma dos tempos bíblicos. Por vários motivos, 

avultando, como já se disse, o acentuado declínio da língua conseqüente 

às dispersões, redundando em longo período de quase desuso idiomático, 

além do afrouxamento da tradição entre os israelitas e as naturais 

transformações que o tempo opera na linguagem.  

A confessa razão de ser da seita jeovista é essa: reabilitar o nome 

sagrado Jeová, que ela proclama ser exclusivo e específico da Divindade, 

nome que teria sido desprezado e alterado pelos "religionistas". À vista 

disso, é de bom alvitre conhecer-se os fatos que giram em torno do nome 

divino, e para aboná-los citaremos outra nuvem de abalizadas testemunhas.  



Radiografia  do  Jeovismo 86 

Há, no hebraico, a palavra querî que significa o que se deve ler, e 

dela os massoretas se serviram, escrevendo-a na margem para indicarem 

correções no texto manuscrito da Bíblia.  

A propósito, diz o douto Prof. Guilherme Kerr, de saudosa 

memória, na sua Gramática Elementar da Língua Hebraica, pp. 90 e 91:  
"Quando o escriba encontrava uma palavra errada, marcava-o com 

um asterisco, colocava sob ela as vogais da palavra certa, e à margem 
escrevia querî (o que se deve ler) – e então as consoantes da Palavra 
certa...  

O querî mais comum é o do tetragrama da nome de Deus do Pacto 
com Israel (JHVH) que era considerado inefável pelo escrúpulo 
supersticioso dos hebreus em pronunciá-la. Para evitar que alguém O 
profanasse pronunciando-O, colocavam sob ele as vogais a, ô, â, da 
palavra 'Adonay' (Senhor). Isso se tornou tão comum que não era 
preciso mais colocar à margem as consoantes da leitura desejada. O 
tetragrama com essas vogais... obrigava o leitor a dizer logo: Adonay".  

 

E a seguir, uma revelação surpreendente:  
"Jeová não é o nome da Deus de Israel, mas resultou de um erro de 

leitura do tetragrama inefável com as vagais de Adonay, QUANDO SE 

RECOMEÇOU O ESTUDO DO HEBRAICO NA RENASCENÇA E NA 

REFORMA".  

 

Antes dessa época, os massoretas soíam colocar os sinais vocálicos 

sob o tetragrama JHVH, embora não se conhecesse a pronúncia do 

mesmo. Na Renascença, contudo, reavivando-se o estudo da língua 

hebraica, é que se cristalizou a forma Jeová. E assim conclui o 

autorizado G. Kerr:  
"Não se sabe mais quais eram os verdadeiros sons que davam a 

esse nome, supondo-se, pela etimologia, que a forma original deveria ser 

JAVÉ, 3.ª pessoa do incompleto da verbo  (ser)".  
 

Transcrevemos, a seguir, outro depoimento valioso, dos doutos Martin & 

Klann, como consta da obra Jehovah of the Watchtower, p. 146:  



Radiografia  do  Jeovismo 87 

"Nenhum sensato estudioso da Bíblia, par certo, irá objetar contra o 
emprega do termo Jeová no Livro Santo. Em vista, porém, de no original 
somente constarem as consoantes hebraicas JHVH, sem vogais, sua 
pronúncia é indeterminada, dela não se tendo certeza, e fixá-la 
dogmaticamente como sendo Jeová é ir além dos limites da verdade 
lingüistica. Quando as pretensas 'testemunha de Jeová' alardeiam com 
arrogância terem 'restaurado' o nome divino (Jeová), tornam-se ridículos. 
Todo o estudante do hebraico sabe que, entre ao consoantes J-H-V-H se 
pode inserir qualquer vogal. Assim, teoricamente o nome divino poderia 
ser JeHevaH como JiHiviH sem que houvesse a menor lesão à gramática 
da língua. Temos aqui, pois, outra pretensão oca dos pseudo-eruditos da 
Torre de Vigia".  

 

Para reforçar este fato, citemos o douto John D. Davis, clássico 

dicionarista bíblico, que entre outras coisas afirma o seguinte:  
"JEOVÁ – Pronúncia comum do tetragrama hebraico YHVH, um dos 

nomes de Deus, Êxo. 17:15. O nome original era ocasionalmente 
empregado pelos escritores mais distanciados da época mosaica, como 
Neemias. (...) Era costume entre os hebreus, quando O liam, pronunciar a 
palavra Adonay, Senhor, em lugar de Jeová. (...) A partir do tempo em 
que os sinais massoréticos vieram juntar-se às consoantes do texto 
hebraico, as vogais da palavra Adonay foram ajuntadas ao tetragrama 
YHVH. A PONTUAÇÃO DAS VOGAIS DEU LUGAR À PRONÚNCIA JEOVÁ, 
que se tornou corrente desde os dias de Petrus Galatinus, confessor de 
Leão X, no ano 1518. (...) Crê-se geralmente que a tetragrama YHVH era 
pronunciada IAVÉ (...)".  

Temos aqui uma informação mais precisa da época em que surgiu a 

pronúncia Jeová: no início da Reforma do século XVI. É um fato 

histórico que ninguém pode contestar.  

 

Consultemos, ainda, o SDA Bible Commentary, reproduzindo 

valiosos trechos sobre o assunto:  
"Tem havido grandes divergências entre os eruditos a respeito da 

origem, pronúncia e significado da palavra JHVH. Provavelmente JHVH é 



Radiografia  do  Jeovismo 88 

uma forma do verbo hebraico 'ser', e neste caso significa 'O Eterno', ou 'O 
Existente por Si'". – Vol. I, p. 172.  

"Não se deve, contudo, passar por alto o fato de que a pronúncia 
conhecida através do texto corrente da Bíblia Hebraica é a que nos 
legaram os massoretas do século VII da era cristã, a qual, como 
sabemos agora, difere, em certos aspectos, daquela do período do Velho 
Testamento". – Vol. I, P. 34.  

"Os judeus consideravam o titulo JHVH tão sagrado que não o 
pronunciavam mesmo quando liam as Escrituras (...) Ao invés disso, liam 
'Adonai. (...) Consequentemente a verdadeira pronúncia de JHVH, que 
hoje se ensina como sendo Jeová, se perdeu". – Vol. I, V. 172.  

"Os judeus piedosos (. ) não o pronunciavam [o tetragrama]. Ao 
invés, quando deparavam com a palavra JHVH, diziam 'Adonai, Senhor. 
(...) Todos os leitores judeus, mesmo os principiantes, ao depararem com 
esta palavra deviam ler 'Adonai, embora só topasse com as vogais da 
palavra 'Adonai acrescentadas às consoantes JHVH. Em vista deste 
princípio não ter sido entendido pelos cristãos quando aprenderam a usar 
a Bíblia Hebraica nos primitivos dias da Reforma, o Divino Nome foi 
transliterado como 'Jeová' e dessa maneira pronunciado". – Vol. I, p. 35. 

Se os neorusselitas pretendem hoje restaurar a pronúncia "Jeová" 

estão construindo uma fábula, pois procuram restaurar uma coisa incerta. 

Se querem restaurar um fato sobre uma usança do tetragrama, deveriam 

evitar de pronunciá-lo, substituindo-o pela palavra "Senhor", o que se 

estabeleceu na cristandade. Se pretendem restaurar tão-somente o 

tetragrama, então deveriam grafar apenas as consoantes JHVH em suas 

"traduções da Bíblia", ficando coma uma expressão impronunciável. De 

qualquer maneira nunca terão garantias da exatidão do Nome que 

pretendem restaurar.  

Sumariando o conteúdo acima, temos os seguintes fatos 

indesmentíveis:  

1. Na Bíblia Hebraica, original, só havia o tetragrama JHVH, o qual 

aparece pela primeira vez em Gên. 2:4.  

2. Não se sabe qual tenha sido sua pronúncia exata, e fica o desafio 

para que se prove o contrário.  



Radiografia  do  Jeovismo 89 

3. Pelo menos seis séculos depois de Cristo é que surgiram os 

massoretas, que inventaram a grafia das vogais hebraicas, e então sob o 

tetragrama JHVH colocavam as mesmas vogais da palavra Adonay, que 

significa "Senhor".  

4. O tetragrama passou a ser lido por Adonay, pelo temor da 

profanação entre os rabinos ou também por superstição, como assinala 

G. Kerr.  

5. Só na época da Renascença e no começo do movimento da 

Reforma é que se cunhou a grafia e a pronúncia da palavra Jeová. 

Mesmo assim não era considerado nome exclusivo de Deus.  

6. Só com a relativamente recente eclosão do arianismo russelita é 

que surgiu a fúria especificatória do nome Jeová, com que vivem a 

perturbar o mundo religioso.  

 

Cremos que os rutherfordistas laboram em crasso erro ao 

pretenderem que o Nome Divino exclusivo e específico sempre tenha 

sido Jeová, e que agora, no século XX foram eles comissionados para a 

tarefa de "restaurar" esse Nome. A Bíblia atribui vários nomes à 

Divindade, todos válidos e solenes: JHVH, Adonai, Eloim, EI, Elyon, 

El-Sadday. Não cremos que haja nome privativo para Deus, o Criador 

dos céus e da Terra, o autor do plano de redenção. As razões que nos 

apresentam em defesa da exclusividade e especificidade do nome Jeová 

são débeis e insubsistentes.  

Seria o nome Jeová o primeiro a aparecer na Bíblia? Não! No 

primeiro capítulo de Gênesis aparece 28 vezes o nome de Deus, mas na 

hebraico é Elohim. Gên. 1: "No principio criou Elohim os céus e a terra". 

No verso 2: "o Espírito de Elohim pairava sobre as águas". Verso 3: "E 

disse Elohim (...)". Verso 4: "E viu Elohim (..,)". E assim por diante. No 

verso 27, Elohim criou o homem. Em Gên. 2:3, Elohim abençoou o 

sábado. Só em Gên. 2:4 é que, pela primeira vez aparece Jeová, mesmo 

assim associado a Elohim. Lá está Jeová Elohim mencionado como 

criador dos céus e da Terra. E no verso 7 se diz que Jeová Elohim 



Radiografia  do  Jeovismo 90 

formou o homem. Portanto a Divindade é a mesma apesar dos nomes. 

Mais adiante encontramos só Jeová, em outros lugares encontramos 

Adonay, em outros El, e ainda Elyon, El-Sadday, Jeová Sabbaoth 

(Senhor dos Exércitos).  

Citemos ao acaso Juízes13:8: "Então Manoé orou instantemente a 

Jeová (Senhor), e disse: Ah, Adonay (Senhor), rogo-te que o homem de 

Elohim (Deus) que enviaste ainda venha para nós (...)".  

 

Pergunta, para encerrar o assunto: a quantos deuses se referem os 

textos acima invocados? Quantos seres divinos ai se acham implicados?  

Respondam os sensatos. A verdade é que Jeová, Elohim e Adonay 

designam a Pessoa  de Deus, o Deus único e verdadeiro, Criador e 

Mantenedor dos mundos, Autor do plano da redenção. A verdade é que 

em face do texto hebraico não se justifica nenhuma diferença de Pessoa 

com base na mera diferença de nomes.  

 

A palavra Jeová parece não ter saído dos lábios de Cristo, e também 

desconhecida de Seus seguidores imediatos. Cristo e os escritores do NT 

citavam as Escrituras Hebraicas e também a versão Septuaginta (
*
) que 

verte o tetragrama por Kurios (grego, Senhor), e com muita propriedade, 

de vez que o tetragrama tornara-se impronunciável por temor ou 

superstição dos rabinos.  

 

E caberia uma pergunta final: Se a Septuaginta, ou Versão dos 

LXX, foi vertida das Escrituras Hebraicas para o grego por um grupo de 

eruditos judeus, por que estes zelosos judeus não deixaram intacto o 

tetragrama, e em vez disso, verteram-no por Kurios (Senhor), como se 

pode ver nos exemplares disponíveis dessa famosa Versão?  

 

                                           
*
 É temerário afirmar como sendo assunto liqüidado, a existência do tetragrama na Septuaginta   

original.  



Radiografia  do  Jeovismo 91 

Jeová não é o único nome autêntico do nosso Deus Todo-poderoso.  

 

Há, na Bíblia, pluralidade de nomes que designam nosso Deus 

eterno. Pelo menos onze denominações, entre simples e compostas, são 

empregadas pelos autores dos livros sagrados ao se referirem a Deus, à 

mesma Entidade suprema, que criou e governa o mundo. Ei-las: Jeová, 

Jeová-Elohim, Adonai-Jeová, Jeová-Sabaoth, Jeová-Adonai, Yah, 

Elohim, El, Eloah, Shaddai e Adonai.  

A ordem dos livros é como se encontra na Bíblia hebraica, e não na 

nossa. Isso não importa, porque a ordem dos fatores não altera o produto.  

 

Note-se que o livro de Ester não contém o nome divino.  

Também o Cantares de Salomão, salvo um caso duvidoso em 7:3, 

em que estaria Yah.  

O livro Eclesiastes só emprega a palavra Elohim, nenhuma vez 

Jeová.  

Em Lamentações há Jeová, mas também 14 vezes Adonai e uma 

vez El – todas se referindo ao Deus supremo.  

Em Jó o nome divino aparece 175 vezes, mas Jeová apenas 32, 

mesmo assim só no prólogo, no epílogo e em poucos outros passas, pois 

Jó prefere El e Eloah.  

Ezequiel tem preferência por Adonai-Jeová que ocorre 216 vezes.  

Zacarias destaca Jeová-Sabaoth (61 vezes). As partes aramaicas da 

Bíblia, principalmente no livro de Daniel, não trazem Jeová, mas Eloah 

78 vezes no singular e 17 vezes no plural.  

 

Portanto, afirmar que o nome legítimo de Deus é unicamente Jeová, 

não encontra fundamento bíblico, e é fruto de fanatismo inconseqüente.  

Apresentamos a seguir uma estatística dos Nomes divinos como 

aparecem na Bíblia hebraica:  

 



Radiografia  do  Jeovismo 92 

 



Radiografia  do  Jeovismo 93 

CONSIDERAÇÕES  SOBRE  A  TRINDADE  
 

Ao crermos que Jesus é Deus, fazemos profissão de fé trinitária. E a 

doutrina da Trindade é verdadeira, não porque passamos entendê-la, mas 

porque é um fato da Revelação. E isto, para nós, os que cremos, liqüida o 

assunto. Não conseguimos entender a origem do mal, o fato de Lúcifer 

ter-se tornado Satanás, a miraculosa operação do Espírito Santo e tantos 

outros fatos. Mas constituem matéria de Revelação divina, e basta!  

É infantilidade rejeitar a doutrina da Trindade sob a alegação de não 

existir este termo nas Escrituras. No livro divino também não se 

encontram palavras como Bíblia, Milênio, Teocracia e outras que 

igualmente não repudiamos, porque o que se busca nas Escrituras são 

fatos e não nomenclatura.  

Outro contra-senso é rejeitar a doutrina, averbando-a de mistério. 

Deus é mistério (Isa. 45:15). Com Trindade ou sem ela, Deus é mistério. 

Cristo é mistério (Col. 1:26). Aceitemos com humildade a revelação das 

Escrituras sem precisarmos negar e distorcer as declarações límpidas e 

inequívocas da Bíblia relacionadas com o Pai, o Filho e o Espírito Santo.  

Tolice é estabelecer diferença entre "segredo" e "mistério", 

considerando o primeiro como algo ainda não conhecido e o último 

como coisa que não pode ser entendida.  

Um dos mais famosos dicionaristas do mundo, T. Barnhart, assim 

define: "Mistério: segredo, alguma coisa oculta ou desconhecida". E 

também: "Segredo: alguma coisa secreta ou oculta; mistério".  

A Divindade Se constitui EM três pessoas, Todas eternas, Todas 

iguais, Todas divinas, permanecendo UMA em essência, em propósito, 

em funcionalidade. Melhor dito, a Trindade é o organismo da Divindade, 

é o meio pelo qual Ela Se manifesta e existe em relação ao homem.  

A negação da Trindade advém primeiramente de um grande erro: 

conceituar pessoas divinas como se conceituam pessoas humanas.  
"Em Teologia, como em qualquer outra ciência, há necessidade 

absoluta de alguns termos técnicos. Quando dizemos que há três 



Radiografia  do  Jeovismo 94 

pessoas distintas na Divindade, não queremos, com isso, dizer que cada 
uma delas é tão separada da outra, como um ser humano está separado 
de todas os demais. Embora se diga que Se amam, Se ouçam, orem uns 
aos outros, enviem uns aos outras, testifiquem uns dos outros, não são, 
no entanto, independentes entre si; porque como já dissemos auto-
existência e independência são propriedades não das pessoal individuais, 
mas do Deus Triúno". – L. Boettner, The Trinity, p. 59.  

Em segundo lugar, a negação da Trindade, vem da exploração dos 

textos que falam da subordinação do Filho ao Pai. Contudo Cristo – que 

é Deus – foi homem também. Daí o dizer-se que Sua natureza é 

teantrópica (divina e humana). Esta subordinação não é de essência, mas 

de ordem e operação. Cada uma das Pessoas divinas tem a Sua esfera de 

atividade, "como se fora uma sociedade bem organizada".  

Outro fator da negação da doutrina é a pretensa ignorância, mas na 

verdade deliberada má fé de certos escritores arianos, supondo que 

cremos em três deuses. Por exemplo, no livro Seja Deus Verdadeiro, 

página 97 lemos o seguinte sobre a doutrina da Trindade:   
"Em resumo a doutrina consiste em dizer-se que há três deuses em 

um".  

Esta é, quando muito, uma conclusão que os jeovistas querem 

extrair, nunca porém a crença cristã. Nunca isto foi escrito ou admitido 

por um cristão. Em tempo algum. É inteiramente gratuita a acusação de 

triteísmo que nos é feita, ao passo que nós podemos acusar os senhores 

jeovistas de biteísmo. Ao afirmarem que Jeová é Deus Todo-poderoso e 

Cristo um deus poderoso, estão crendo em dois deuses! Um Deus maior 

gerando um deus menor: portanto dois deuses, não importa a categoria 

que procuram dar-lhes.  

Na Divindade encontramos, por assim dizer, uma forma de 

Personalidade sui generis, sem termos de comparação, totalmente 

diferente da que se encontra no homem. A revelação nos assegura que 

cada uma das Pessoas da Trindade possui in toto, numericamente, a 

mesma substância. Eis os textos:  



Radiografia  do  Jeovismo 95 

Col. 1:9: "Porque nEle habita corporalmente TODA A 

PLENITUDE da Divindade";  

S. João 14:11: "Crede-Me que Eu estou no Pai, E o Pai EM MIM";  

S. João 10:30: "Eu e o Pai SOMOS UM".  

Mesmo estando na Terra, encarnado, Jesus estava como Deus na 

Terra e como Deus também no Céu.  

S. João 1:18: "O Filho Unigênito, que está no seio do Pai, este o fez 

conhecer". Jesus falava a Nicodemos, e emprega o tempo presente do 

verbo. Há traduções que consignam S. João 3:13: "Ninguém subiu ao 

Céu, senão Aquele que desceu do Céu, o Filho do homem que está no 

Céu". (Matos Soares, Figueiredo, Almeida Antiga e outras).  

É verdade que pela razão jamais chegaremos à compreensão 

integral da Trindade, mas os que "andam por fé e não por visão" aceitam 

o que a Revelação apresenta.  

Jesus Cristo é Deus porque as Escrituras expressamente O 

designam como Deus. Enumeremos os principais textos:  

a) S. João 1:1 – "No princípio era o Verbo ... e o Verbo era DEUS".  

b) S. Mat. 1:23 – "Ele será chamado Emanuel (que quer dizer 

DEUS conosco".)  

c) Isa. 9:6 – "O Seu nome será (...) DEUS forte, PAI DA 

ETERNIDADE".  

d) Rom. 9:5 – "Cristo (...) o qual é sobre todos DEUS bendito para 

todo o sempre. Amém".  

e) S. Luc. 23:40 – "Nem ao menos temes a DEUS estando sob 

igual sentença?"  

f) S. João 20:28 – "Respondeu-Lhe Tomé: Senhor meu e DEUS meu".  

g) Tito 2:13 – "(...) a manifestação da glória do nosso grande 

DEUS e Salvador Cristo Jesus".  

h) Heb. 1:8 – "Acerca do Filho diz: o Teu trono Ó DEUS é para 

todo o sempre".  

i) I S. João 5:20 – "Seu Filho Jesus Cristo. Este é o verdadeiro 

DEUS e a vida eterna".  



Radiografia  do  Jeovismo 96 

j) II S. Ped. 1:1 – "(...) na justiça do NOSSO DEUS e Salvador 

Jesus Cristo".  

k) S. João 1:18 – "(...) o DEUS unigênito que está no seio do Pai é 

quem O revelou".  

l) Tito 1:3 ú.p – "(...) a pregação que me foi confiada por mandato 

de DEUS, nosso salvador".  

m) S. João 10:33 – "(...) sendo tu homem, te fazes DEUS a ti 

mesmo".  

 

A Fórmula Batismal 

 

O mais citado texto trinitário é, sem dúvida, S. Mateus 28:19: "Ide, 

pois, fazei discípulos de todas as nações, batizando-os em NOME do Pai, 

e do Filho, e do Espírito Santo". Há a menção clara das três Pessoas da 

Divindade, porém a palavra "nome" na forma singular. Não diz: 

"batizando-os nos nomes do Pai e do Filho e do Espírito Santo". 

Tampouco diz: "no nome do Pai, e no nome do Filho, e no nome do 

Espírito Santo", para destacá-los como três Seres separados. Nada disso. 

Ao contrário, reúne os três dentro de um Nome único.  

Para os discípulos que ouviram a Grande Comissão, o único sentido 

que apreenderam foi o de que, dali por diante, Jeová passaria a ser 

conhecido pelo novo Nome: do Pai, do Filho, e do Espírito Santo.  

 

Uma Saudação Paulina 

 

Em II Coríntios 13:13 temos o registo da bênção apostólica para 

uso litúrgico nas igrejas, assim redigida: "A graça do Senhor Jesus 

Cristo, e o amor de Deus, e a comunhão do Espírito Santo, SEJA com 

todos vós!" Não diz: "A graça, o amor, e a comunhão de Deus seja com 

todas vós". As três Pessoas de Deus são reunidas e a elas se atribuem 

bênçãos redentoras.  

 



Radiografia  do  Jeovismo 97 

Outros Apóstolos Mencionam a Trindade 

 

Lemos em I S. Ped. 1:2: "Eleitos segundo a presciência de Deus 

Pai, em santificação do Espírito, para a obediência e aspersão no sangue 

de Jesus Cristo". As três Pessoas surgem juntas em expressões de 

esperança cristã, porém a referência é a de um só Deus.  

Em Judas 20 e 21 lemos: "Orando no Espírito Santo, conservai-vos 

a vós mesmos no amor de Deus, esperando a misericórdia de nosso 

Senhor Jesus Cristo para a vida eterna".  

 

Texto Impugnado 

 

Há versões que em I Tim. 3:16 consignam "Deus fui manifestado 

em carne". Uma nota à margem no "The Emphatic Diaglott" esclarece: 

"Quase todos os antigos manuscritos, e todas as Versões dizem 'Aquele 

que foi manifestado, em lugar de 'Deus' neste versículo, isto tem sido 

aprovado".  

Não é exato. Embora traduções e revisões recentes tenham aceitado 

a versão "Aquele que", não se segue que "quase todos os antigos 

manuscritos e todas as Versões" a registrem. A Palavra "Deus" neste 

texto encontra-se em quatro dos poucas manuscritos unciais ainda 

existentes. Encontra-se em 260 dos manuscritos cursivos, e há 262 deles. 

Encontra-se em 30 exemplares dos apóstolos, nas Versões Harcleana, 

Georgiana e Slavônica, e nos seguintes dos Santos Padres: No III século, 

Dionísio de Alexandria. No IV século: em Dídimo, Gregório 

Nazianzieno, Diodoro de Tarso, Gregório de Nissa (22 vezes), 

Crisóstomo (3 vezes). No V século: em Cirilo de Alexandria (2 vezes, 

Teodoreto de Chipre (4 vezes), Eutálio, e Macedônico. No VI século em 

Severo de Antioquia. No VIII século: em João Damasceno, Epifâneo de 

Catana, Teodoro Studita, Osmênio, Teofilacto, e Eutímio. Estes dados 

foram extraídos do "The Revision Revised" do erudito Burgon, que 

escreveu exaustivo trabalho sobre o assunto.  



Radiografia  do  Jeovismo 98 

É temerário dogmatizar sobre textos discutíveis.  

 

O "Plural de Majestade" 

 

Os que se recusam a admitir uma união das três Pessoas na 

Trindade apelam para uma fórmula cômoda denominada "plural de 

majestade", diante do fato de o nome divino Elohim ser plural, e de 

passagens bíblicas em que Deus fala no plural, como "Façamos o 

homem", "desçamos", "vejamos", "Eis que o homem é como um de nós", 

"quem irá por nós"  

Ora isto é invenção humana, pois as Escrituras jantais autorizaram a 

invenção deste modus loquendi a que denominam "plural de majestade". 

Atribui-se esta invenção a Gesênio que de uma feita apresentou esta 

idéia de que o plural era apenas a maneira de Deus se apresentar em sua 

majestade senhoril, à moda dos monarcas antigos. Descobriu-se, no 

entanto, que a tese de Gesênio era falsa, porquanto ficou provado que 

nenhum monarca se utilizou desse sistema. Faraó, nenhum monarca 

persa, e de nenhum outro reino antigo jamais falaram em nome seu e dos 

outros. Mas os jeovistas aceitam esta lenda.  

Em Gên. 41:44, por exemplo, diz Faraó: "EU SOU Faraó (...)" "tu 

estarás sobre MINHA casa". Nada de plural de majestade. A verdade é 

que quando a Bíblia usa o plural da primeira pessoa, quando devíamos 

esperar o singular, é que alguma realidade está em jogo. O plural 

envolve pluralidade de Pessoas na Divindade.  

O próprio Cristo empregou o plural. Em S. João 3:11: "Nós dizemos 

o que sabemos e testificamos o que temos visto, contudo não aceitais o 

NOSSO testemunho". Ainda em S. Mat. 3:15, no batismo: "Assim NOS 

convém cumprir toda a justiça". E nos versos seguintes ouve-se a voz do 

Pai, e se vê o Espírito Santo em forma de pomba. As três pessoas Se 

manifestam. Se, como querem os jeovistas, se trata de plural de 

majestade, então Cristo é o mesmo Jeová, ou o Elohim, porque Eles 

também usaram o plural de majestade!  



Radiografia  do  Jeovismo 99 

Mais um exemplo: "A que assemelharemos o reino de Deus? ou 

com que parábola o apresentaremos?" S. Mar. 4:30. Quando o apóstolo 

S. Paulo escreve: "(...) a tribulação que NOS sobreveio na Ásia, acima 

das NOSSAS forças" (II Cor, 1:8), ou "quisermos ir até vós (...) contudo 

Satanás NOS barrou o caminho" (I Tess. 2:18), estava associando 

consigo os companheiros de viagem, de tribulação e de trabalho. Por isso 

emprega o pronome "nós". Não há por onde justificar o uso na 

antigüidade do pluralis majestatis, uso que, na verdade, NÃO EXISTIA. 

O que há, de fato, é pluralidade de Pessoas.  

E isto prova a existência da Trindade!  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 100 

"PRESENÇA"  OU  VINDA  VISÍVEL?  
 

Outra subtileza, consignada pela tradução jeovista denominada 

Novo Mundo, Edição Brasileira, aliás refletindo ipsis verbis a inglesa, é 

a maneira tendenciosa de verter S. Mat. 24:3:  
"Enquanto estava sentado no Monte das Oliveiras, aproximaram-se 

dEle os discípulos, em particular, dizendo: 'Dize-nos: Quando sucederão 
estas coisas e qual será o sinal da Tua presença e da terminação do 
sistema de coisas?'." – (Grifo nosso).  

O termo '"presença" aí está para permitir a interpretação de uma 

manifestação invisível da volta de Cristo de modo a combinar com a 

esdrúxula escatologia jeovista. Como este trabalho se destina mais aos 

estudiosos de certa cultura, é de todo conveniente reproduzir o original 

com a tradução "colada" interlinear, para que se veja o incabimento da 

"tradução" dos Torre de Vigia:  

katheménou         dé     autou   epi  tou  orous    tón   Elaion  

Estando sentado  pois   ali        em  o     monte   das  Oliveiras  

Prosêlthon          auto oi  mathetai    kat idian         legontes  

aproximaram-se dEle os  discípulos em particular  pediram:  

Eipe  hemin,  pote       tauta  estai,  kai   ti      to  semeion  tês  

Dize  nos,      quando   isto    será.   E    qual  o   sinal        da  

sês  PAROUSIAS  kai  sunteléias  tou   aionos.  

tua  VINDA          e     fim            do    tempo? 

 

Convém dizer liminarmente que um dos dogmas basilares das 

atuais "testemunhas de Jeová" é o de que no ano de 1914, tendo 

terminado os "tempos dos gentios", iniciou-se a "segunda presença" de 

Cristo, e que a partir de então Ele está preparando os verdadeiros 

cristãos, ou sejam, os que aceitarem o arrevesado sistema doutrinário 

jeovista, para sobreviverem à grandiosa catástrofe do Armagedom, 

quando então os infiéis serão varridos da Terra. É o que se depreende de 

suas publicações fantasiosas e anódinas. Afirmam que Cristo já veio 



Radiografia  do  Jeovismo 101 

invisivelmente, e também invisivelmente dirige a organização teocrático 

jeovista com sede em Brooklin, Nova York. Reafirmam dogmaticamente 

que Cristo já veio, embora ninguém O visse, a não ser os que "buscam a 

sabedoria" e aplicam o "olho do entendimento".  

Todo este castelo de cartas se baseia na tradução da palavra grega 

parousia por "presença" e concluem, com ares doutorais, que esta 

"presença" pode ser invisível.  

A traduçãozinha brasileira Novo Mundo que circula por aí não 

procura explica porque vertem parousia por "presença", mas na mesma 

tradução em inglês, à página 780, apresentam uma lista de 14 

recorrências da Palavra parousia no NT, todas traduzidas por eles 

igualmente por "presença". E, no entanto, à página 779, elaboram a 

seguinte defesa, que chega a ser risível pela sua inconsistência:  
"A tendência de muitos tradutores é vertê-la aqui por 'vinda' ou 

'chegada'. No entanto, em todas as 24 ocorrências, a palavra grega 
parousia .... tem sido por nós traduzida por 'presença'. Da comparação 
da parousia do Filho do homem com os dias de Noé, em S. Mateus 
24:37-39, é muito evidente que o sentido da palavra é como a 
traduzimos. E do contraste estabelecido entre a presença e a ausência 
do apóstolo, tanto em II Cor. 10:10 e 11 como em Filip. 2:12, o sentido 
de parousia é tão clara que paira acima de controvérsia para outros 
tradutores".  

Dizer que "para outros tradutores" o sentido de parousia "paira 

acima de controvérsia" é uma afirmação temerária, pois pode-se afirmar, 

com absoluta segurança, que desde 1871, quando o "Pastor" Russell 

estabeleceu este estranho conceito (presença invisível), tem ele sido 

denunciado e confutado por todos os eruditos após acurado exame.  

A legítima exegese bíblica é natural, sincera, imparcial, sem ater-se 

a esquemas pré-fabricados, e o contexto, em muitos casos DETERMINA 

o exato pensamento do escritor sacro. Dentro de uns poucos contextos 

talvez seja admissível que parousia tenha o sentido de "presença", mas 

nunca presença invisível. Nenhum erudito ou tradutor de renome jamais 

sustentou a tradução que signifique presença invisível.  



Radiografia  do  Jeovismo 102 

Concluir que "presença", mesmo admitindo-se em certos contextos, 

implique necessariamente invisibilidade é crasso engano. Por exemplo:  

 

TRADUÇÃO NOVO MUNDO      TRADUÇÃO CORRETA  

I Cor. 16:17 – "Mas eu me alegro     "Alegro-me com a vinda de Estéfanas, 

com a presença de Estéfanas,          e de Fortunato e de Acaico; porque  

e de Fortunato e Acaico,                   porque estes supriram o que da  

compensaram a vossa ausência aqui".  vossa parte faltava".  

 

II Cor. 7:6 – "Não obstante, Deus      "Porém Deus que conforta os 

que consola as abatidos, consolou-     abatidos, nos consolou com a 

nos com a presença de Tito".             chegada de Tito". 

 

As chamadas "testemunhas de Jeová" para não darem o braço a 

torcer, verteram para "presença" a palavra parousia nos passos acima, 

mas em pura perda. Estariam Estéfanas, Fortunato, Acaico e Tito 

"invisíveis" com sua "presença"? Não é mais curial traduzir-se por 

"vinda" e "chegada"? Seria admissível que em Filip. 1:16 e 2:12 a 

"presença" do próprio Paulo se deva entender como invisível?  

MARTIN & KLANN, na obra "Jehovah of the Watchtower", 

página 157, após exaustivo estudo deste ponto, concluem:  
"Se os Torre de Vigia admitissem por um momento que PAROUSIA 

deve ser traduzida por 'vinda' ou 'chegada' nas passagens que falam do 
regresso de Cristo – maneira por que todos os tradutores de gabarito a 
traduzem – então a 'presença invisível' de Cristo, intentada pelo 'Pastor' 
Russel explodiria em seus rostos".  

Ainda em abono do sentida exato de PAROUSIA, podemos citar 

uma autoridade de que as próprias "testemunhas de Jeová" se valem 

quando lhes convém: o Dr. Josh F. Thayer, também unitariano mas não 

jeovista, autor de um dos melhores léxicos do grego do Novo 

Testamento. No aludido dicionário, página 490, comentando o termo 

parousia, diz textualmente:  



Radiografia  do  Jeovismo 103 

"(...) um retorno (Filip. 1:26). No Novo Testamento acha-se 
especialmente relacionado com o Advento, isto é, a futura volta visível de 
Jesus, procedente do Céu, o Messias, que virá para ressuscitar os 
mortos, decidir o último julgamento e estabelecer, de maneira aparente e 
gloriosa, o Reino de Deus". – (Grifos nossos).  

O sentido de parousia deve ser buscado nos grandes lexicógrafos, 

especialmente em Liddell L. Scott. Ver-se-á que o sentido predominante 

é mesmo "vinda", "chegada" sendo assim empregada exclusivamente 

pelo "koiné" ou grego do NT.  

Há mais ainda: mesmo no grego clássico, seu sentido é de presença 

visível. Nos papiros comumente aparece a palavra parousia para 

designar a visita de um imperador ou rei. Mas no Novo Testamento, 

como foi dito, é, por assim dizer, o termo cunhado para designar o 

segundo advento de Cristo, mas nem de leve sugere uma vinda secreta.  

E assim se demonstra a falácia da "tradução" jeovista Novo Mundo 

em mais um ponto!  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 104 

FALSOS  ESQUEMAS  PROFÉTICOS  
 

Russell possuía imaginação fertilíssima, e elaborou muitos 

esquemas proféticos que culminavam em datas definidas para certos 

eventos bíblico-históricos. Alguns foram retificados, e outros 

abandonados totalmente. Rutherford era menos imaginoso, porém mais 

culto e sagaz, timbrava em modernizar as teorias russelitas. Knorr pouca 

coisa acrescentou às bases doutrinárias da seita, e seu empenho é mais no 

sentido de arranjar bases científicas ou fundamento nas línguas bíblicas 

originais para o jeovismo.  

Consideremos sucintamente as pretensas bases escriturísticas para 

as três principais linhas proféticas em que pretende basear-se o 

movimento russelita-rutherfordiano-knorrista.  

 

1.º Esquema: A Data de 1874  

O ano de 1874 foi, por Russell, proclamado como a data da 

"segunda presença de Cristo". Rutherford o confirma em seu livro 

"Criação" e em outros folhetos de sua lavra. Foi DOGMA INTOCÁVEL 

por muito tempo na seita. Agora está desacreditada a teoria entre os 

próprios jeovistas, pois a "segunda presença" agora se entende ocorrida 

em 1914, quando Cristo compareceu ao templo.  

 

A data de 1874 foi conseguida mediante o seguinte artifício 

exegético de Russell:  

Tomou o texto de Dan. 12:12, que diz: "Bem-aventurado o que 

espera e chega até 1.335 dias". Adotando o principio do dia-ano, 

calculou 1.335 anos. Agora só faltava um ponto de partida para este 

período, e arbitrariamente tomou o aro 539 AD como início desta linha 

profética, alegando o decreto de Justiniano e o início do poder temporal 

do Papa na Itália. Então 539 + 1.335 = 1874. Fixou, então, esta data 

como a segunda presença de Cristo.  

 



Radiografia  do  Jeovismo 105 

É fácil demonstrar que tudo isto se baseia em falsas premissas.  

1.° Erro: – O ponto de partida do esquema é falso, pois o decreto do 

imperador Justiniano que reconheceu o Papa como "cabeça de todas as 

igrejas" foi emitido em 533 AD, e não em 539 AD. Basta consultar a 

História.  

2.° Erro: – No ano 539 nada ocorreu de notável na história da 

Humanidade. Houve, em 538 AD a derrota dos ostrogodos que, 

esbarrondando o puder ariano na Itália, abriu as portas para a supremacia 

papal. Mas nada em 539 AD.  

A Verdade: –  No ano 503 AD, tomem bem nota os leitores, deu-se 

o primeiro e importante acontecimento que foi a definição histórica do 

papado. Segundo abalizadas fontes históricas (Councils, de Hardouin, 

Vol. 2, p. 983; Councils, de Labbe and Cessart, Vol. 4, col. 1364; 

History of the Popes, de Bower – edição em três volumes – Vol. 1, pp. 

304 e 305), naquele ano saiu um decreto de um concílio oficial de Roma 

declarando que "o Papa, como substituto de Deus, é juiz e não pode ser 

julgado por nenhuma pessoa". A par deste fato histórico da maior 

ressonância, iniciaram-se nesse mesmo ano os memoráveis feitos bélicos 

de Clóvis, rei dos Francos, os quais se estenderam até o ano de 508 AD, 

em defesa das pretensões papalinas. Esta data, pois, 508 AD deve 

necessariamente ser o ponto de partida dos esquemas proféticos de 

Daniel, os períodos de 1290 e 1335 anos.  

Como se vê, nada de "segunda presença", e muito menos termina 

em 1874.  

 

2.° Esquema: A Data de 1914  

Como se disse em capítulo anterior, Russell de início profetizara 

pira 1914 o estabelecimento visível do reino de Cristo. Passando a data, 

pensou noutra interpretação, aliás coroada por Rutherford: a vinda 

invisível de Cristo.  

A data de 1914 fora fixada inicialmente por meio de cálculos 

cabalísticos com base nas medidos da Grande Pirâmide do Egito. Depois 



Radiografia  do  Jeovismo 106 

para confirmá-la, o autor engendrou a seguinte raciocínio a fim de obter 

para ela uma escora bíblica:  

1. Leu de Daniel capítulo 4, e achou que o novo sonho de 

Nabucodonosor ali relatado devia ter também urra interpretarão profética 

de longo alcance;  

2. Ora, Dan. 4:16 afirma que a loucura do rei devia durar "sete 

tempos". E como cada "tempo" deve significar um ano judaico de 360 

dias, então – lá vai! – os "sete tempos" são 7 anos de 360 dias. Agora 

uma simples multiplicação: 7 X 360 = 2.520 dias. Aplicando-se no caso 

o princípio do dia-ano, temos então 2.520 anos. Fabuloso! Agora só resta 

achar um ponto de partida para esses 2.520 anos. 

3. Russell filosofa com seus botões, e – Eureka! – achou a data 

inicial: a destruição de Jerusalém pelos babilônios em 606 AC. Agora é 

só diminuir 606 de 2.520 e ... pronto: 1914. Essa é a data. (Em tempo. 

Posteriormente verificando que, com o cômputo dos anos completos o 

cálculo dava falha de um ano, então a data inicial passou a ser "o outono 

de 607 AC terminando no outono de 1914" – Seja Deus Verdadeiro, pp. 

245 e 246).  

 

Também aqui há um desconchavo que peca pela base.  

l.° Erro: – Este sonho de Nabucodonosor não é passível de 

interpretação com vistas aos tempos finais da História, a exemplo do 

que ocorre com o outro sonho registrado em Daniel capítulo 2. Naquele, 

Daniel fez a devida interpretação apontando nitidamente a sucessão dos 

reinos até chegar finalmente à "pedra" (Cristo). Ora, agora no sonho de 

Dan. 4, o mesmo Daniel diz claramente no verso 24: "Esta é a 

interpretação, ó rei, este é o decreto do Altíssimo (...)" e a seguir, nos 

versos 25 e 26 declara TODA A INTERPRETAÇÃO.  

Neste passo as "sete tempos" são inequivocamente sete anos literais 

que se cumpriram na loucura da rei, e por mais que se procure, não há 

nenhuma contextuação favorável à ficção jeovista. Os mais autorizados 

intérpretes antigos e modernos em sua quase totalidade dão à palavra 



Radiografia  do  Jeovismo 107 

iddan no verso 16, que se traduz por "tempo", o sentido de "ano". A 

própria tradução dos LXX, tão citada pelos jeovistas traduz exatamente 

por "'sete anos". São, portanto, anos literais mesmo.  

E dentre os mais antigos expositores que sustentam esta 

interpretação, citamos, entre muitos, Josefo (Antiquities, X, 10.6), 

Jerônimo, e os rabinos Rashi, Iben, Esdras e Jephet.  

 

2.° Erro: – A data inicial do período de sete anos não está certa. É 

arbitrário e fantasioso começá-la em 606 ou 607 AD, porque ela não tem 

nenhuma ligação com a tomada de Jerusalém, pois quando 

Nabucodonosor teve o sonho da árvore, Jerusalém havia sido tomada há 

mais de trinta anos, Qualquer começo profético com base neste fato, terá 

necessariamente que começar quando começou a loucura do rei.   

Sabemos que a proclamação de Nabucodonosor, reconhecendo 

altissonantemente a soberania de Deus e que se acha registrada em 

Daniel. 4:37, ocorreu precisamente um uno antes da morte do 

desafortunado rei de Babilônia, segundo o consenso dos comentadores. 

Ora, os registros históricos situam esta morte em começos de 562 AC, o 

que nos leva a datar a recuperação do juízo do rei em começos do ano 

563 AC. Necessariamente a data do início da loucura NÃO PODE SER 

ANTERIOR A 571 AC. Aí começa o período de "sete anos", e nunca em 

606 ou 607 AC.  

E para confirmação do que afirmamos, consulte-se: Adão Clarke, 

Clarke's Commentary, Vol. IV, p. 565, sobre Dan. 4:37; Uriah Smith, 

Daniel and the Revelation, p. 86.  

Os cronologistas e historiadores de peso são unânimes em afirmar 

que Nabucodonosor subiu ao trono babilônico em 605 A.C. De ruínas 

arqueológicas da Mesopotâmia muita coisa se extraiu. Um importante 

tablete cuneiforme, denominado VAT 4956, que se acha guardado no 

Museu de Berlim, nos fornece os seguintes dados: 1. Foi datado do 37.° 

ano de Nabucodonosor; 2. Contém registros astronômicos 

pormenorizados sobre as posições relativas do Sol, da Lua e dos planetas 



Radiografia  do  Jeovismo 108 

durante um ano; 3. Registra cômputos na base de um eclipse lunar 

ocorrido em 4 de julho de 568 A.C. (data fixada por contexto 

calendariano).  

E as inscrições e observações estão preservadas com tal riqueza de 

detalhes que os astrônomos modernos podem determinar, sem qualquer 

sombra de dúvida, que o ano da observação foi o ano babilônico iniciado 

em 22/23 de abril A,C., e concluído em 11/12 de abril de 567 A.C. A 

autenticidade do documento é atestada pelos astrônomos e assiriologistas, 

principalmente J. K. Fortheringham, A. T. Olmstead, E. R. Thiele e 

muitíssimos outros. Donde se conclui que o 19.° ano de Nabucodonosor 

foi necessariamente 586 A.C., e nunca 607 A.C. como erroneamente 

pretendem as Testemunhas de Jeová.  

 

3.° Erro: – Dizer que assim como Nabucodonosor; rei de Babilônia, 

ficou "sete tempos" ausente e depois voltou ao trono, também Cristo, no 

fim dos "sete tempos" proféticos (2.520 anos) voltou ao trono em 1914, 

chega a ser blasfemo.  

Por quê? Porque o rei de Babilônia DE MODO ALGUM poderá 

identificar-se com Jesus, ou ser tipo dEle. Em nenhum sentido, pois 

segundo a Bíblia, o rei de Babilônia É SÍMBOLO DE SATANÁS. 

Prova? Isaías 14:4 e 12: "Proferirás este motejo contra o rei de 

Babilônia. (...) Como caíste, ó estrela da alva (Lúcifer, no original)"! Ler 

todo o capitulo 14. Ver também Ezeq. 18:12, onde outro rei é comparado 

a Satanás. Os reis ímpios são, na Bíblia, tomados como símbolo do 

demônio. Desafiamos que se prove que um único rei ímpio haja sido 

comparado a Jesus!!!  

 

A Verdade: – O que se passou com Nabucodonosor é algo estranho; 

mas havia o propósito divino de abater-lhe o orgulho. Foi acometido de 

uma forma de demência que o fazia julgar-se um animal inferior e agir 

como tal. Na opinião de Davis tratava-se de licantropia. A propósito, há 

no Museu Britânico, um tijolo que menciona, em caracteres cuneiformes, 



Radiografia  do  Jeovismo 109 

a existência de um homem nobre que comia relva como boi, e que 

muitos julgam uma referência a Nabucodonosor, na sua dura prova de 

sete anos. Nada, porém, sugere, que isto foi símbolo de um longo 

período profético que viesse a findar em 1914.  

 

3.° Esquema: A Data de 1925  

Este esquema foi engendrado por Rutherford, e acha-se 

pormenorizadamente descrito no livreto Milhões dos que Agora Vivem 

Não Morrerão Jamais. No ano 1925 deveriam ter ressuscitado 

visivelmente, entre muitos fiéis da antigüidade, Abraão, Isaque e Jacó.  

E como o carrancudo "Juiz" estabeleceu esta data? Como fabricou o 

esquema?  

Rutherford abriu a Bíblia em Lev. 25:11 e leu: "O qüinquagésimo 

ano vos será jubileu". Então, cada 50 anos um jubileu. Leu mais em Jer. 

25:11: "Estas nações servirão ao rei de Babilônia setenta anos". Juntando 

ambas as passagens QUE NÃO TÊM A MAIS REMOTA RELAÇÃO ENTRE 

SI (uma trata do ano jubileu entre os israelitas nos tempos mosaicos, a 

outra do cativeiro babilônico), Rutherford elabora livremente a seguinte 

fantasia sem nenhuma norma exegética: "As Escrituras aí dizem que 

devem ser observadas setenta jubileus". E avança: "São setenta jubileus 

de 50 anos cada um, portanto 70 X 50 = 3.500 anos".  

Agora é só arranjar um ponto de partida para estes 3.500 anos. E 

então? Ora, isso não é problema para Rutherford. E decidiu que a data 

em que Israel entrou em Canaã fosse o início. E assim ficou resolvido 

a problema, e não se discute! Segundo ele crê, isto ocorreu no ano 1575 

AC. Então diminuindo-se 1575 de 3.500, temos exatamente 1925. 

Pronto, eis a data!  

Cremos que não é preciso refutar. Simplesmente ninguém 

ressuscitou visivelmente nessa data, e a mesma já se desmoralizou entre 

os jeovistas de hoje, que evitam de falar nela. Foi uma chanchada 

rabínica de Rutherford. O livro Seja Deus Verdadeiro não a menciona 

mais, e não querem ouvir falar dela.  



Radiografia  do  Jeovismo 110 

Segundo Schnell, autor do libelo Trinta Anos Fui Escravo da Torre 

de Vigia, "entre os anos de 1017 a 1928 a Sociedade Torre de Vigia 

mudou 148 pontos de doutrina e interpretação". Isso diz tudo.  

Convém dizer que há anda outros esquemas proféticos de menor 

importância, como, por exemplo, o que fixou a data de 1878 como o ano 

em que "os apóstolos da era evangélica ressuscitaram como seres 

espirituais" (Russell, Studies in the Scripture, Vol. III, p. 234). Hoje os 

jeovistas não mais aceitam isso. Também o ano de 1915 foi considerado 

como o tempo em que "cessaram os tempos dos gentios", e isto porque 

como em 1914 nada evidenciou a ocorrência dos eventos preditos, então 

na edição daquele ano de Studies in the Scripture, ALTERARAM a data 

de 1914 para 1915. Posteriormente decidiram restabelecer a data de 1914 

com uma interpretação espiritualizada dos "acontecimentos", sendo essa 

data hoje o maior fundamento profético-doutrinário do jeovismo.  

 

Qual a origem dessa barafunda toda? – indagará o leitor.  

E respondemos: tudo isso decorre da maneira livre, arbitrária, sui 

generis de interpretarem a Bíblia, sem a menor consideração aos mais 

comezinhos princípios de exegese, juntando assuntos díspares, alheios, 

sem a menor analogia entre si.  

A respeito disso, Bruce Metzger, no trabalho As Testemunhas de 

Jeová e Jesus Cristo, já citado, e traduzido e inserto na "Revista 

Teológica" do Seminário Presbiteriano do Sul, edição de dezembro de 

1952, páginas 77 e 78, declara:  
"Unindo livremente porções das Escrituras que não devem ser unidas 

é, sem dúvida, possível provar qualquer coisa pela Bíblia. Por exemplo:  
'Judas ( ..) retirou-se e foi-se enforcar'. S. Mat. 27:5;  
'Vai e faze da mesma maneira'. S. Luc 10.37;  
'O que fazes, faze-o depressa'. S. João 13:27".  

A Bíblia aconselha o suicídio? Salta à vista que os disparates dos 

risíveis esquemas proféticos do jeovismo originam-se dessas 

combinações impróprias de passagens bíblicas, e ainda por cima mais 

95% de imaginação!!!  



Radiografia  do  Jeovismo 111 

"O Cruzeiro", o conhecido semanário brasileiro, de 13/02/65, 

reportando um batismo da seita, reproduziu o que ela prega hoje: "por 

volta de 1975 (uma geração após 1914) a Terra Vigia verá o fim desse 

sistema de coisas".  

Qual o fundamento disto? O cérebro da organização, a Sociedade 

Torre de Vigia, sediada em Nova Iorque, com sua infalibilidade Papalina 

dogmatizou que tem que ser assim, e não se discute! E ai do jeovista 

sensato, que tente discordar! Esta liberdade ele não tem, pois é um 

escravo da seita, à qual obedece cegamente como um cadáver nas mãos 

do anatomista!  

E o que penaliza é ver-se muita gente boa e sincera, ilaqueada em 

sua boa fé e na sua fé, aceitando candidamente esse disparate!  

 

O Esquema da Pirâmide  

Já no volume I do Studies in the Scripture, Russell afirmava que a 

figura de Cristo como ''a pedra de esquina" só podia ser entendido com 

justeza pela pirâmide. E no volume III então descreve sua mirabolante 

teoria, verdadeiro dogma que tem como centro a Pirâmide de Quéops. 

Russell lera em Isaías 19:19 e 20 o seguinte:  
"Naquele tempo o Senhor terá um altar no meio da terra da Egito, e 

um monumento se erigirá ao Senhor na sua fronteira. E servirá de sinal e 
de testemunho ao Senhor dos Exércitos na terra do Egito, porque ao 
Senhor clamarão por causa dos opressores, e Ele lhes enviará um 
Redentor e um Protetor, que os livrará".  

As expressões monumento e altar ficaram bailando e ressoando no 

cérebro imaginoso do "pastor", levando-o à conclusão de que a Grande 

Pirâmide de Gizé cumpria estas especificações, e, portanto, só podia ter 

sido obra do próprio Jeová. "Descobriu" que a pirâmide, pela sua 

disposição e construção, apresenta o plano de Deus e a Cristo como o 

centro deste plano. "Descobriu" mais que essa Pirâmide, através de suas 

medidas, revela os tempos e datas do plano divino. Ficou convicto 

principalmente pelo fato de dita Pirâmide ter sido construída antes de ser 



Radiografia  do  Jeovismo 112 

escrita qualquer porção da Bíblia, e ainda numa época em que ninguém, 

a não ser o próprio Jeová, sabia de Seu plano e das indicações de tempo 

a ele pertinentes. Afirma o "pastor" que a Pirâmide, como um todo, 

apresenta a Cristo coma "a pedra de esquina" mencionada em Sal. 

118:22; Zac. 4:7; S. Mat. 21:42; Atos 4:11; e I S. Ped. 2:7.  

 

Vejamos apenas algumas das ilações russelitas extraídas das 

medidas da Pirâmide:  

a) A hipotenusa da triângulo retângulo formado pelo espaço 

interseccionado entre a extremidade Norte da Primeira Passagem 

Ascendente, e o ponto de interseção da projetada linha do piso da Câmara 

da Rainha e a Primeira Passagem Ascendente, mede 33,5 polegadas 

piramidais. Isso indica as anos que Jesus viveu: 33 anos e meio.  

b) A extensão que vai da Primeira Passagem Ascendente ao Tampão 

de Granito tem 1647 polegadas piramidais. Ora, esse é o número de anos 

que decorre da Outorga da Lei no Sinai à morte de nosso Senhor: 1647 

anos!  

c) O tempo da Segundo Advento de nossa Senhor é simbolizado 

pela distância que vai do Ponto de interseção entre as passagens 

Ascendente e Descendente até ao Fosso (Pit) ao longo da linha do Piso. 

Essa distância é de 3.885 polegadas piramidais. isso indica um tempo 

que vai de 1512 AC a outubro de 1874 AD. Portanto, 1874 é a data da 

"segunda presença". Mas há a considerar que a linha da Passagem 

Descendente prolonga-se no mesmo ângulo até alcançar o Fosso em 

mais 40 polegadas. Então acrescentam-se mais 40 anos, e chega-se à 

data irrecorrível de 1914, quando devia começar a angústia e a 

destruição deste mundo.  

 

Há muitíssimas outras extrações proféticas das medidas da Grande 

Pirâmide, mas citamos o necessário para que o leitor tenha uma idéia de 

como o jeovismo se formou. Essa teoria foi, por muito tempo, aceita por 

Rutherford. Mas, com o correr dos tempos, vendo sua insustentabilidade, 



Radiografia  do  Jeovismo 113 

abandonou-a. Na "Watchtower" de 15/11 e 01/12/1928 ele repudia 

abertamente sua crença no dogma da Pirâmide. E afirma textualmente:  
"Lamentamos ter crido e destinado algum tempo no estudo da Pirâmide 

de Gizé. Não apenas abandonamos agora tal estudo como rogamos a Deus 
que nos perdoe o termos gasto tempo com isto, e possamos remir o tempo 
apressando-nos a obedecer Seus mandamentos".  

E chega à conclusão diversa da de Russel: afirma que a Pirâmide de 

Quéopos foi, sem dúvida, construída pelo diabo!!!  

Os leitores que façam a avaliação no sistema!  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 114 

PROVAS  FOTOSTÁTICAS  DE  ALGUMAS  FRAUDES  
 

The Finished Mystery (Mistério Consumado) é um livro escrito em 

1917, amplamente divulgado pela seita, o qual tenta explicar profecias 

de Ezequiel e no Apocalipse, com base em datas obtidas pelos cálculos 

da Pirâmide de Gizé. Reproduzimos cópias fotostáticas de algumas 

páginas nesse livro, com tradução de partes interessantes.  

PASTOR RUSSELL DEAD, BUT SPEAKING AGAIN  
 
24:25, 26. Also, thou son of man, shall it not be in the day when I 

take from them their strength, the joy of their glory, the desire of their 
eyes, and that whereupon they set their minds, their sons and their 
daughters. That he that escapeth in that day shall come unto thee, to 
cause to hear it with thine ears? – Also, in the year 1918, when God 
destroys the churches wholesale and the churches members by 
millions, it shall be that any that escape shall come to the works of 
Pastor Russell to learn the meaning of the downfall of "Christianity."  

24:27. In that day shall thy mouth be opened to him which is 
escaped, and thou shalt speak, and be no more dumb: and thou 
shalt be a sign unto them; and they shall know I am the Lord – 
Pastor Russell's voice has been stilled in death; and his voice is, 
comparatively speaking dumb to what it will be. In the time of 
revolution anarchy he shall speak, and be no more dumb to those 
that escape the destruction of that day. Pastor Russell shall be a 
sign unto them," shall tell them the truth about the Divine 
appointment of the trouble, as they consult his books, scattered to 
the number of ten million throughout Christendom. His words shall 
be a sign of hope unto them, enabling them to see the bright side of 
the cloud and to look forward with anticipation to the glorious 
Kingdom of God to be established. Then "they shall know the Lord." 

Na pág. 485 [acima], um comentário de Ezeq. 24:25, 26 prediz a 

destruição de toda a cristandade em 1918. Eis a tradução da parte assinalada:  

"No ano de 1918, quando Deus destrói, em grande escala, as 

igrejas e seus membros aos milhões, e acontecerá que qualquer que 



Radiografia  do  Jeovismo 115 

escapar será levado às obras do Pastor Russell para aprender o 

significado da derrota do "cristianismo".  

 

258                       The Finished Mystery                     REV. 14 
   
To give unto her to cup of the wine of the fierceness of [His] 

THE wrath – the wine of the vine of the earth – Rev. 14:17-20; 
Jer. 8:14; Isa. 51:17-20; Jer. 25:26-28; Rev. 18:6.  

16:20 – And every island fled away – Even the republics will 
disappear in the fall of 1920.  

And the mountains were not found. – Every kingdom of earth 
will pass away, be swallowed up in anarchy.  

16:21. And there fell upon men. – Greek "The Men," the 
worshipers of the beast and his image, i. e., the clergy.  

A great hail of heaven – Truth, compacted, coming with (...) 

Na pág. 258 se profetiza o desaparecimento de todas as repúblicas 

em 1920. Tradução da parte assinalada: "Até as repúblicas 

desaparecerão no outono de 1920."  

That the deliverance of the saints must take place some time 
before 1914 is manifest, since the deliverance of flesh by Israel, 
as we shall see, is appointed to take place at that time, and the 
angry nations will then be to be authoritatively commanded to 
be still, and will be made to recognize the power of Jehovah's 
Anointed. Just how long before 1914 the last living members of 
the body of Christ will be glorified, we are not informed; but it 
certainly will not be until their work in the flesh is done; nor can 
we reasonably presume that they will long remain after that 
work is accomplished. With those two thoughts in mind, we can 
approximate the time of deliverance.   

Nesta página 228 do volume 3.° de Studies in the Scriptures 

(Estudos nas Escrituras), escrito antes de 1914, lemos (parte assinalada): 

"Quanto tempo antes de 1914 os últimos membros vivos do corpo de 

Cristo serão glorificados, não somos diretamente informados".  

Leia-se a legenda do quadro seguinte. 



Radiografia  do  Jeovismo 116 

That the deliverance of the saints must take place very soon 
after 1914 is manifest, since the deliverance of flesh by Israel, 
as we shall see, is appointed to take place at that time, and the 
angry nations will then be to be authoritatively commanded to 
be still, and will be made to recognize the power of Jehovah's 
Anointed. Just how long after 1914 the last living members of 
the body of Christ will be glorified, we are not informed; but it 
certainly will not be until their work in the flesh is done; nor can 
we reasonably presume that they will long remain after that 
work is accomplished. With those two thoughts in mind, we can 
approximate the time of deliverance.   

Contradição. Na edição do mesmo livro Studies in the Scriptures 

feita em 1923, a frase foi alterada, e sua tradução é a seguinte: 

"Exatamente quanto tempo DEPOIS de 1914 os últimos membros vivos 

do corpo de Cristo serão glorificados, não somos diretamente 

informados". Ficou pior a emenda... 

144                       The Finished Mystery                           REV. 8 
   

Which stood before God. – Featuring the Reformation.  
And to them were given seven trumpets – Bugles with which 

to blow bugle-blasts of liberty from the oppressions of the 
papacy, leading up to and including the final blast of "Liberty 
throughout all the land unto all the inhabitants thereof" – Lev. 
25:10.  

8:3. And another angel. – Not the "voice of the Lord," 
mentioned in the precedent chapter, but the corporate body – 
the WATCH TOWER BIBLE TRACT SOCIETY, which Pastor 
Russel formed to finish his work. This verse shows that, though 
Pastor Russel has passed beyond the veil, he is still managing 
every feature of the Harvest work. The WATCH TOWER BIBLE 
TRACT SOCIETY is the greatest corporation in the world, 
because from the time of its organization until now the Lord has 
used it as His channel through which to make known the "Glad 
Tidings". – Z. '17-22; Rev. 14:18; 19:17.  



Radiografia  do  Jeovismo 117 

Página 144 do The Finished Mystery. A parte sublinhada diz o 

seguinte: "Este versículo mostra que, embora o Pastor Russell tenha 

passado além do véu [falecido], ele ainda dirige todos os aspectos da 

obra da Colheita. A Watchtower Bible Tract Society [Sociedade de 

Bíblia e Tratado Torre de Vigia] é a mais elevada corporação no mundo, 

porque desde a época de sua organização até agora [1917] o Senhor a 

usou como Seu canal através do qual torna conhecidas as Alegres 

Novas". Isto quer dizer que em 1917, ano em que se publicou o livro, 

Russell, lá do Céu dirigia a Sociedade Torre de Vigia. Logo depois a 

mestria Torre de Vigia ensinava que a ressurreição não ocorreria antes de 

1918!  

 

ness of times he might gather in one al things in Christ, both 
which are in heaven, and which are on earth; even in him." – 
Eph. 1:9,10.  

The constellation of the seven stars forming the Pleiades 
appears to the crowning center around which the known 
systems of the planets revolve even as our sun's planets obey 
the sun and travel in their respective orbits. It has been 
suggested, and with much weight, that one of the stars of that 
group is the dwelling-place of Jehovah and the place of the 
highest heavens; that it is the place to which the inspired writer 
referred when he said: "Hear thou from thy dwellingplace, even 
from heaven." (2 Chron. 6:21); and that is the place to which 
Job referred when under inspiration he wrote: "Canst thou bind 
the sweet influences of Pleiades, or loose the bands of Orion?" 
– Job 38:31.  

The constellation of the Pleiades is a small one compared 
with others scientific instruments disclose to the wondering eyes 
of man. But the greatness in size of other stars or planets is 
small when compared with the Pleiades in importance, because 
the Pleiades is the place of the eternal throne of God. For a like 
reason the various groups of stars, greater in size than the 
planet earth, must in the eyes of  



Radiografia  do  Jeovismo 118 

Página14 do livro Reconciliation. Eis a tradução dos trechos 

sublinhados: "A constelação de sete estrelas que formam as Plêiades (...) 

uma das estrelas naquele grupo é o lugar de habitação de Jeová e o lugar 

dos céus mais elevados (...) A constelação das Plêiades (...) porque as 

Plêiades são o local do trono eterno de Deus". Este ensino foi depois 

repudiado par outros líderes do movimento. Revelação progressiva, ou 

tapeação progressiva?  

afar off and they shall beat their swords into plowshares, and 
their spears into pruninghooks nation shall not life up a sword 
against nation, neither shall they learn war any more. But they 
shall sit every man under his vine and under his fig tree; and 
none shall make afraid; for the mouth of the Lord of hosts hath 
spoken it." – Micah.  

EARTHLY RULERS 
As we have heretofore stated, the great jubilee cycle is due 

to begin in 1925. At that time the earthly phase of the kingdom 
shall be recognized. The Apostle Paul in the eleventh chapter of 
Hebrews names a long list of faithful men who died before the 
crucifixion of the Lord and before the beginning of the selection 
of the church. These can never be a part of the heavenly class; 
they had heavenly hopes; but God has in store something good 
for them. They are to be resurrected as perfect men and 
constitute the princes or rulers in the earth, according to his 
promise. (Psalm 45:16; Isaiah 32:1; Matthew 8:11). Therefore we 
may confidently expect that soon will mark the return of Abraham,   

 

Cópia da página 89 do livro em inglês "Milhões que Agora Vivem 

Jamais Morrerão", que profetizava a ressurreição de Abraão, Isaque, 

Jacó e outros fiéis antigos no ano de 1925. Como isto não ocorreu, que 

fez a Torre de Vigia? Simplesmente mandou apagar, no livro, a data 

1925. Na página que reproduzimos acima, pode-se ver, na última linha, 

assinalada a palavra "soon" [logo] feita sobre rasura de 1925. Entretanto, 

na parte assinalada acima, deixaram escapar a data de 1925, única vez no 

livro que se esqueceram de apagar e substituir pela palavra "soon". 



Radiografia  do  Jeovismo 119 

a fixed date to mark upon the downward passage. This 
measure is 1542 inches, and indicates the year B. C. 1542, as 
the date at that point. Then measuring down the "Entrance 
Passage" from that point, to find the distance to the entrance of 
the "Pit," representing the great trouble and destruction with 
which this age is to close, when evil will be overthrown from 
power, we find it to be 3416 inches; symbolizing 3416 years 
from the  above  date, B. C. 1542.  This  calculation  shows  
A.D. 1874 as marking the beginning of the period of trouble; for 
1542 years B. C. plus 1874 years A.D. equals 3416 years. Thus 
the Pyramid witnesses that the close of 1874 was the 
chronological beginning of the time of trouble such as was not 
since there was a nation – no, nor 

 

Reprodução da página 342 do 3.° volume de Studies in the 

Scripture, da autoria do Pastor Russell, publicado na década de 10, bem 

antes de 1914. Notem as medidas em polegadas extraídas da Pirâmide de 

Gizê, assinaladas: 3416, e que levam ao ano de 1874.  

 

Comparem agora com a página reproduzida a seguir. 

a fixed date to mark upon the downward passage. This 
measure is 1542 inches, and indicates the year B. C. 1542, as 
the date at that point. Then measuring down the "Entrance 
Passage" from that point, to find the distance to the entrance of 
the "Pit," representing the great trouble and destruction with 
which this age is to close, when evil will be overthrown from 
power, we find it to be 3457 inches; symbolizing 3457 years 
from the  above  date, B. C. 1542.  This  calculation  shows  
A.D. 1915 as marking the beginning of the period of trouble; for 
1542 years B. C. plus 1915 years A.D. equals 3457 years. Thus 
the Pyramid witnesses that the close of 1914 will the beginning 
of the time of trouble such as was not since there was a nation 
– no, nor ever shall be afterward. And thus it will be noted 

 



Radiografia  do  Jeovismo 120 

O mesmo livro, a mesma página da edição de 1923. Nesta nova 

edição o "pastor" alterou as medidas da Pirâmide, de 3.416 para 3.457 

polegadas, a fim de favorecer o cálculo da nova nata que é agora 1914. 

Fraudes como estas são muito comuns nos livros antigos da Torre de 

Vigia. Sempre erraram em seus esquemas proféticos, e para os 

justificarem sempre apelaram para a fraude. Os imaginários sermões do 

"Pastor Russell" desmascarados pelo jornal. "The Brooklyn Daily 

Eagle", edição de 19 de fevereiro de 1912, p. 18. Ele jamais proferiu os 

discursos que anunciava. Eram inexistentes. Só publicidade. Leiam a 

tradução dos trechos da ilustração a seguir.  

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 121 

BROOKLYN  DAILY  EAGLE,  New  York ... 

 

DUAS  OPINIÕES  QUANTO  AO  "SERMÃO"  DO  "PASTOR"  

RUSSELL  EM  HONOLULU 

 

(Tradução da parte gráfica recortada, com a foto).  

Honolulu – Ilhas Havaianas – A Comissão Internacional de 

Estudantes da Bíblia para Investigação de Missões Estrangeiras 

permaneceu em Honolulu para observações. O Pastor Russell, presidente 

da Comissão, proferiu urna palestra pública. Teve a ouvi-la um grande e 

atento auditório. Seu texto foi extraído de Isaías 66:8, a respeito do 

nascimento de uma nação num dia. Ele disse: nos dias de minha 

infância...  

 

(Tradução da carta enviada à direção do jornal "Brooklyn Daily 

Eagle" por um jornal de Honolulu)  

 

Caro Senhor:  

 

Em resposta à sua indagação de 19 de dezembro a respeito do 

Pastor Russell, direi que ele esteve aqui umas poucas horas com a 

Comissão de Estudantes da Bíblia para Investigação de Missões 

Estrangeiras, mas não proferiu uma palestra pública como havia 

antecipado.  

 

Com estima,  

 

a) Walter G. Smith Editor do Star 

 

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 122 

Charge publicada no "Brooklyn Daily Eagle" sobre o "Pastor" 

Russell e o "Trigo Milagroso". Seguiu-se uma ação de injúria no valor de 

100.000 dólares. Russell perdeu. (A seguir, a tradução da ilustração). 



Radiografia  do  Jeovismo 123 

O ENIGMA DO DINHEIRO FÁCIL 

 

BANCO DA CEBOLA (Em inglês "onion" que dá trocadilho com 

"union", que é o nome do Banco)  

 

(Palavras do diretor do Banco): Você está desperdiçando tempo. 

Venha aqui dentro.  

 

(Legenda por baixo da caricatura de Russell):  

Se o Pastor Russell pode ganhar um dólar por libra do Trigo 

Milagroso, que poderia ele ganhar em ações e apólices, na qualidade de 

um diretor no velho Banco União?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 124 

A  CRIAÇÃO  EM  42.000 Anos  
 

O livro Seja Deus Verdadeiro – título que não casa com o conteúdo 

arrevesado – traz às páginas 174 e 175 o dogma da cosmogonia jeovista, 

segundo a qual nosso mundo foi criado em 42.000 anos, ou seis dias de 7 

mil anos cada um. Desta forma, o sétimo dia, o "descanso" de Deus, 

segundo eles, ainda está transcorrendo, acha-se em pleno exercício, pois, 

tendo começado em Gên. 2:2, está agora completando 6.000 anos. E os 

últimos 1.000 anos neste "descanso" começarão logo com o 

Armagedom, iniciando-se o reino milenial de Cristo, com Satanás 

amarrado, etc. Imaginação não lhes falta.  

Em que base se assenta esta fantasia? Simplesmente no fato de ter 

Deus cessado a Criação no "sétimo dia". E, num rasgo de genialidade, 

concluem: este "sétimo" nos leva à conclusão de que cada "dia" deve ter 

durado "sete mil" anos! Não é mesma sensacional? Procuram buscar 

reforço para esta mirabolante interpretação no fato de que em Gên. 2:4, 

por exemplo, a palavra "dia" significa mais do que um período de 24 

horas.  

Vamos esbarrondar este absurdo. O "argumento" é por demais 

velho, surrado e puído, de tão usado pelos evolucionistas e modernistas 

religiosos de todos os matizes. É a velhíssima estória de a palavra yom 

(dia) ter no hebraico um sentido elástico. Concordamos. No entanto, 

vamos estudar o assunto em profundidade.  

Antes, porém, de prosseguirmos, convém dizer que a hipótese 

jeovista, do "dia" criativo com duração de sete milênios, não veio assim 

como uma revelação indiscutível, líquida, certa, intocável. Surgiu como 

coisa admissível, imprecisa, razoável, verossímil, aceitável. Só na fase 

atual da seita é que ganhou foros de dogma.  

Leio no livro "Criação", da autoria de Rutherford (não confundir 

com um tratado de nome idêntico publicado pelos "auroristas" ou 

russelitas dissidentes no qual defendem o "dia" de mil anos), edição de 



Radiografia  do  Jeovismo 125 

1923 (quando o nome da Seita ainda era "Associação Internacional dos 

Estudantes da Bíblia") à página 27; o seguinte:  
"Desde que o Senhor dividiu os Períodos da Criação em sete, É 

RAZOÁVEL admitir que estes fossem de igual duração".  

Ora, isto não é evidência, nem prova. É uma afirmação inteiramente 

livre, temerária e fantasiosa, sem a escora de um "Assim diz o Senhor". 

Perguntaríamos honestamente: Que relação podem ter os sete períodos, 

com sua hipotética duração? Que identidade lógica pode haver? Com tal 

método, pode-se afirmar livremente que o "dia" tanto pode ter 7 mil 

anos, como sete milhões de mas sem que se incorra em ilogismo! 

Notemos, sobretudo, a insegurança contido na expressão: É razoável ...  

Em outro livro publicado ainda pela Associação Internacional dos 

Estudantes da Bíblia, em 1943, denominado A Verdade Vos Tornará 

Livres, voltam ao assunto à página 58, com estas palavras tíbias. 

vacilantes, incertas:  
"Por conseguinte, este grande dia de descanso do Criador para com 

a terra PARECE SER de cerca de sete mil anos de duração. Sendo de tal 
duração este sétimo dia. É RAZOÁVEL concluir que os seis dias de 
trabalho precedentes eram cada qual da mesma duração".  

Também aqui o "juiz", inseguro e vago, sem convicção e sem 

certeza, usa as expressões "parece ser" e "é razoável concluir" – que lhe 

tiram toda a autoridade de "doutrina".  

Feitos estes reparos, passemos direto ao assunto:  

1. Primeiramente, e para abrir nossa argumentação, convém 

denunciar o flagrante ilogismo hermenêutico em tentar um numeral 

ordinal (sétimo) para transformá-lo em cardinal (sete). Isto aberra de 

todo princípio estabelecido e consagrado em exegese. Isto, na província 

do bom senso e da lógica, destrói a pretensão jeovista.  

2. Quem invoca as línguas originais da Bíblia em abono de uma 

tese terá que arcar com todas as implicações válidas e comprovadas que 

elas encerram. Um estudo imparcial e acurado dos manuscritos hebraicos 

revela este fato surpreendente: em todos os casos em que a palavra yom 



Radiografia  do  Jeovismo 126 

(dia) é acompanhada de um numeral ordinal, o sentido é infalivelmente o 

de um dia de 24 horas. É só verificar as ocorrências no texto sagrado. 

Ver-se-á que este é o sentido quando a Bíblia diz "o segundo yom da 

festa", "o terceiro yom da jornada", "o décimo-sétimo yom do mês", e 

assim por diante.  

Ora, esta regra aplica-se aos versículos da Criação, nos quais se 

verifica a existência do numeral ordinal junto destes períodos de tempo. 

Lemos: por exemplo. "o primeiro dia" (Gên. 1:5), "o segundo dia" (v. 8), 

"o terceiro yom" (v. 13), "o sexto yom" (v. 31), e assim por diante. Isto 

prova, sem sombra de dúvida, que, neste registro, os dias eram solares, 

de 24 horas, e nunca longos períodos de tempo, ou 7.000 anos.  

 

3. Num assunto como este, não é de desprezar-se o testemunho dos 

grandes lexicógrafos hebraicos, entre os quais apontamos os abalizados, 

Buhl, Koening, Brown, Driver, e Briggs, todos unânimes em afiançar 

que os dias mencionados em Gên. 1 são dias de 24 horas. Igualmente não 

é de desprezar-se a conclusão de renomados pesquisadores e estudiosos 

do assunto.  

August Dillmann, em sua festejada obra Die Genesis, remata com 

estas palavras o comentário sobre a Criação:  
"As razões desenvolvidas por escritores antigos e modernos no 

esforço de interpretarem estes dias como longos períodos de tempo são 
INSUBSISTENTES".  

Outro estudioso desapaixonado do assunto. John Skinner, em seu 

conhecido tratado International Critical Commentary, Vol. 1, página 21, 

na seção Genesis, assim conclui:  
"A interpretação de yom como significando aeon – recurso favorito 

dos que querem harmonizar a ciência com a revelação – opõe-se ao 
sentido clara da passagem e não tem nenhum abano do emprego 
gramatical do hebraico".  

Portanto não há porque inventar-se um prolongamento de tempo 

indefinido ou mesmo de 7.000 anos, quando o "dia" é inequivocamente 

solar!  



Radiografia  do  Jeovismo 127 

 

4. Os últimos três dias da Criação foram, inquestionavelmente, 

controlados pelo Sol, que surgiu no quarto dia. Pois bem, estes últimos 

dias são referidos, no texto, exatamente nos mesmos termos dos dias 

anteriores. E o Sol só pode demarcar dias de 24 horas. Nunca uma 

extensão de 7.000 anos.  

 

5. A própria redação da narrativa, no original, indica a curteza do 

tempo, a rapidez da Criação, a momentaneidade dos fatos. Senão 

vejamos.  

a) No caso da luz, por exemplo, há um fortíssimo imperativo do 

verbo hebraico hayah (ser, tornar-se). "Faça-se a luz!" Este "faça-se" 

não comporta delongas. "E a luz SE FEZ". Também nesta última frase, é 

obrigatório o sentido de instantaneidade, e não de uma demora de 7.000 

anos. Não teria cabimento a luz demorar tão longo tempo para se fazer, 

para surgir, para brilhar. Onde fica o poder de Deus? O relato indica que 

houve execução imediata ao mandado divino.  

b) Outro exemplo do forte imperativo hebraico ocorre em relação 

ao terceiro dia. Lemos em Gên. 1:11: "Produza a terra a relva (...)". No 

original está literalmente "Terra, nasça, renovos!" Da'sba, significa: 

faça brotar agora! E a registro indica que imediatamente a terra 

produziu. E as plantas yatsá (saíram).  

c) O mesmo ocorre na verso 30: "Povoem-se as água de enxames 

(...)". No original está: "Água, enxameia enxames!" De novo o vigoroso 

imperativo hebraico aí está para desmentir o castelo de cartas dos 

jeovistas, evolucionistas e modernistas!!! E o que mais admira é eles que 

tanto alardeiam estribar-se nas línguas originais da Bíblia, coando 

mosquitos aqui e ali, engulam camelo tão volumoso, grotesco e indigesto 

como este!  

d) O fraseado hebraico de Gên. 1 é confirmado, de modo 

inequívoco, em Salmo 33:9, onde referindo-se à Criação, se lê: "Pois Ele 

falou, e TUDO SE FEZ; Ele ordenou, e TUDO PASSOU A EXISTIR". 



Radiografia  do  Jeovismo 128 

Esta linguagem é totalmente inadequada para longos períodos de tempo, 

pois o que ela diz é que tudo se concretizou imediatamente.  

A conclusão é fatal: os dias da Criação foram dias solares.  

e) Diz a Bíblia, em sua linguagem cristalina, que houve "tarde" e 

"manhã" EM CADA DIA da Criação. No hebraico, manhã é a parte 

clara, o dia propriamente dito, ao passo que tarde é a parte escura, 

noturna. Se num único dia houve tarde e manhã, então, a hipótese 

jeovista nos levaria fatalmente a admitir que essas 24 horas tiveram uma 

extensão ininterrupta correspondente a um tempo longuíssimo da 7.000 

anos, sendo 3.500 anos de parte clara, e 3.500 de uma noite interminável. 

Isto é um contra-senso. Imagine-se o Sol ardendo num espaço de 3.500 

anos! Teria queimado tudo. Ou então, se começou pelas 3.500 noites, o 

mundo vegetal teria perecido na escuridão.  

Afirmar, por outro lado, que os 7.000 anos do "dia" da Criação não 

eram um só período, mas compunham-se de dois milhões e quinhentos e 

vinte mil dias literais, complica ainda mais a questão, e não honra a 

inteligência dos jeovistas!  

 

6. O fato de as plantas, a relva, a forragem terem surgido no terceiro 

dia, e continuaram, vivendo nos dias subseqüentes da Criação, servindo 

de alimento para os animais, comprova que estes dias eram de fato dias 

solares. Primeiro porque no dia imediato surgiu o Sol; segundo porque 

os animais criados no quinto e sexto dias precisavam da vegetação para 

sobreviverem.  

 

7. Atente-se sobretudo para este fato, que é da mais alta 

importância. No terceiro dia surgiram as plantas, ao passo que os 

animais surgiram no quinto dia. Ora, as plantas que deitam flores 

dependem dos insetos para reproduzirem, pois eles lhes transferem o 

pólen. As plantas fanerogâmicas só se reproduzem pela polinização, e 

esta é feita pelos insetos. Como poderiam estas plantas esperar 7.000 

anos (ou 2.520.000) dias pelos insetos? A verdade é que esperaram 



Radiografia  do  Jeovismo 129 

apenas um dia, o quarto. Nada mais, pais já no quinto havia os insetos, e 

eles trabalharam na polinização, porque é a lei da Natureza em vigor 

desde a Criação, como o é a reprodução animal.  

Informa-nos Clarke que mudas de trevo vermelho foram levadas, 

certa vez, da Inglaterra para a Austrália. Um mês depois, feneceram. Por 

quê? Faltou a polinização. Com outra remessa de mudas de trevo foram 

também as abelhas polinizadoras. O resultado foi excelente, havendo 

reprodução abundante.  

Os dias da Criação foram de 24 horas.  

 

8. O homem foi criado no sexto dia, dia que na concepção dos 

jeovistas teve a duração de 7.000 anos. Pediríamos que os amigos nos 

esclarecessem estes pontos:  

1.º Se Adão nasceu no sexto dia, e viveu 930 anos segundo a Bíblia, 

viveu-os dentro do período dos 7.000 anos que durou o "dia", o sexto? 

Se foi assim, como pode a Bíblia relatar fatos da vida de Adão depois do 

sábado (sétimo dia), e anos posteriores?  

2.º Se o "sábado da Criação", o sétimo dia dela ainda está em pleno 

transcurso, segundo a idéia jeovista, pois ainda faltam mais de mil anos 

para terminar, então logicamente Adão ainda está vivendo. Onde estará 

ele, que não dá notícia? Porque a Bíblia diz que ele viveu depois do 

sábado. Se o "sábado" não acabou, os acontecimentos posteriores ainda 

não se deram, nem a queda, nem nasceram os filhos de Adão, nem se 

formou a humanidade!  

 

9. No mesmo livro Seja Deus Verdadeiro, há um capítulo intitulado 

"Por que a Evolução Não Pode Ser verdadeira", que bem demonstra a 

insegurança das afirmações doutrinárias das "testemunhas". Ali fazem 

pesada carga contra o evolucionismo. Combatem a chamada "seleção 

natural das espécies", e dizem que todas as raças provieram de um casal 

original. E para justificarem a argumentação neste ponto, à página 81, 

escrevem textualmente: "A Geologia mostra que as formas complexas de 



Radiografia  do  Jeovismo 130 

vida apareceram SUBITAMENTE numa grande variedade de famílias, 

como seria o caso do Criação". (Versais nossos).  

Se confessam que as formas de vida surgiram subitamente na 

Criação, então como harmonizar esta declaração com a outra declaração 

de que cada "dia" da Criação teve a duração de 7.000 anos? Isto em bom 

português chama-se contradição!  

Escrevem textualmente que "todas as raças provêm de um casal 

original" que é Adão e Eva, casal criado no sexto dia, e esse dia, segundo 

a utopia jeovista, compreende sete milênios. Então a criação de nossos 

primeiros pais ocorreu em 7.000 anos. Foi criação ou evolução? Se a 

vida humana se formou num decurso de 7.000 anos, por certo não é a 

criação súbita da parte de Deus. E se não foi assim, então somos levados 

naturalmente a pensar em evolução, e devem, para ser coerentes, 

arrancar o capítulo VII do livro citado.  

Se não aceitam esta conclusão, única cabível no caso, então ficam 

no dever de provar em que "dia" desses longos 7.000 anos surgiu Adão. 

Barafunda intrincada! Tudo por fugirem da claríssima linguagem 

genesíaca, e não aceitarem simplesmente o que a Bíblia diz!  

 

10. Agora, a questão do sentido elástico de yom (dia). Teimam os 

jeovistas em afirmar e reafirmar com veemência que em Gên. 2:4, o 

termo yom é empregado para abranger todos os sete dias. E é verdade. 

Contudo, ocultam o fato irrefragável de que neste versículo não há o 

numeral ordinal junto de yom. Consulte-se o original. E o sentido de 

"dia" aí é tão irrelevante a ponto de as modernas traduções o omitirem.  

Almeida Revista e Atualizada, por exemplo, traduz assim: "Esta é a 

gênese dos céus e da terra quando foram criados, quando o SENHOR 

Deus os criou.". Como se verifica, os revisores dessa tradução não 

consignaram a palavra "dia" que, no caso, tem sentido meramente 

acidental e indeterminado, fato impossível de se dar com Gên. 1.  

 



Radiografia  do  Jeovismo 131 

11. Outro fato importante: o mandamento do sábado, que 

insofismavelmente a ele se refere como a um dia solar de 24 horas, 

REPORTA-SE à Criação. "Porque, em seis dias, fez o SENHOR os céus 

e a terra, o mar e tudo o que neles há e, ao sétimo dia, descansou".  

Seria ilógico, absurdo, disparatado, sem nexo guardar um dia de 24 

horas como memorial de seis dias de 7.000 anos.  

Notemos especialmente que em Lev. 23:32 se diz que o sábado 

devia ser guardado "duma tarde a outra tarde". E ali se emprega a 

mesma palavra hebraica usada em Gên. 1 para "tarde" em cada dia do 

Criação.  

De tudo se conclui que a teoria esdrúxula da Criação em 42.000 

anos é mais uma fantasia entre as tantas que constituem a dogmática 

imaginosa da seita.  

"Pela fé entendemos que foi o Universo formado PELA PALAVRA 

de Deus, de maneira que o visível VEIO A EXISTIR das coisas que não 

aparecem". Heb. 11:3.  

Graças a Deus que é assim!  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 132 

O  SÁBADO  E  OS  ''DESCANSOS''  BÍBLICOS  
 

Inventaram os jeovistas uma doutrina extravagante a respeito do 

sábado que tendo, segundo eles, a duração de 7.000 anos a partir do 

sexto dia da Criação, está em plena vigência, ainda não terminou. 

Pretendem que o "'repouso de Deus" haja começado há mais de 4.000 

anos antes de Cristo. Nos dias de Davi – afirmam – já haviam decorrido 

3.000 anos. Presentemente decorreram praticamente 6.000 anos do 

sábado da Criação, e antes de 1984
*
 ferir-se-á o dantesco Armagedom, e 

terá início o milênio de Cristo, que serão os 1.000 anos finais, 

engavetados nos mesmos 7.000 anos de duração do sábado.  

Qual o fundamento destas ilações tão descabidas? Não há nenhum 

fundamento sério, a não ser que isto vem a calhar com sua esdrúxula 

escatologia. Mediante uma interpretação deformada de Heb. 3:13 a 4:11, 

assim dogmatizam:  

a) que Deus jurou no ano 1.500 A.C, ao tempo de Josué, que os 

israelitas não entrariam no "repouso divino";  

b) que Davi, no ano 1.077 AC fala do "repouso" como ainda não 

atingido;  

c) e se Paulo diz que ainda resta um "repouso" para o povo de Deus, 

é porque ninguém ainda entrou nele. Isto quer dizer – argumentam – que 

o "repouso" está no futuro, e este futuro tem que ser o sábado por duas 

razões: primeiro porque etimologicamente significa "descanso", e 

segundo porque consta lá em Hebreus, cap. 4. E como o sábado semanal 

não calha com a interpretação, então tem que ser dado novo sentido ao 

sábado. Finalmente para harmonizar tudo isto, de maneira simplista e 

dogmática para combinar com os acontecimentos finais, elaboraram o 

dogma dos dias de 7.000 anos de duração. Eureka! O sábado da Criação 

transcorre em nossos dias e acabará desembocando no milênio, isto é, 

                                           
*
 Presentemente a data é 1975. [Já estamos além do ano 2000;  portanto, já passou a data deles.] 



Radiografia  do  Jeovismo 133 

será ele nos seus últimos mil anos o sábado antitípico do Reino de Jesus! 

É o sábado milenial! Torre de Vigia locuta est, causa finita est!  

Estamos diante de uma tremenda falsidade!  

Antes de entrarmos no mérito deste absurdo, convém ter em mente 

as razões apresentadas no capítulo anterior, em que pulverizamos a 

interpretação do "dia" de 7.000 anos, e isto é o bastante para fazer ruir 

por terra a tese do milênio sabático. Nem haveria necessidade de existir 

este capítulo, mas como o tema enseja interessante estudo bíblico, 

apresentaremos a correta interpretação de Heb. 3:13 a 4:11.  

Começaremos formulando esta pergunta: Que é descanso? Sossego, 

tranqüilidade, repouso, alívio, afrouxamento de tensão, recriação 

emocional, refazimento da fadiga, despreocupação, paz, desopressão, 

calma, segurança, serenidade, um estada de beatitude, um estado de 

graça, um estado de bem-estar e de prazer íntimo, refrigério espiritual, e 

coisas análogas a estas.  

Agora, outra pergunta: Quantos "descansos" ou "repousos"' se 

mencionam na Bíblia?  

1. O "descanso" do dia de sábado, instituído por Deus em beneficio 

do homem. Não é preciso citar textos. É um descanso literal, 

caracterizado pela cessação dos trabalhos e preocupações da vida, e pela 

adoração a Deus e o exercício de atividades espirituais e benemerentes. 

Segundo a Bíblia é um sinal de santificação.  

2. Um "descanso" acidental e histórico, de tempo indeterminado, 

que consistia no estabelecimento dos israelitas em Canaã. Descanso 

afinal após penosa e longa peregrinação; descanso dos embates com os 

inimigos; descanso das lutas indormidas através do deserto, sem um teto 

fixo e sem tranqüilidade. Eis os textos que o provam:  

a) Deut. 3:20 – "até que o Senhor dê descanso a vossos irmãos (...) 

para que ocupem a terra (...) dalém da Jordão"  

b) Deut. 12:9, 10 – "até agora não entrastes no descanso e na 

herança que vos dá o Senhor vosso Deus (...) Passareis o Jordão 



Radiografia  do  Jeovismo 134 

(...) e vos dará descanso de todas os vossos inimigos, e morareis 

seguros".  

c) Jos. 21:44 – falando da geração nascida no deserto, que entrou 

em Canaã: "O Senhor lhes deu repouso (. .)".  

d) Jos. 23:1 – "passado muito tempo depois que o Senhor dera 

repouso a Israel (...) e sendo Josué já velho (...)".  

 

Atente-se bem para o fato de que esse "repouso" é denominado 

"repouso (...) de Deus" em Deut. 12:9. A geração rebelde que saiu do 

Egito NÃO ENTROU nesse "repouso" (...) de Deus. Repouso e herança 

que Deus lhes daria como os deu aos outros.  

Em Sal. 95:11 Davi reporta-se a este fato (e não a um sábado 

esdrúxulo de 7.000 anos que no seu tempo já estaria pela metade). Leia-

se o contexto do salmo, e ver-se-á que a referência é ao repouso literal 

dos israelitas em Canaã. Contudo – e este é o ponto alto deste assunto – 

no mesmo salmo, versículos 7 e 8, Davi faz aos israelitas de seus dias 

um apelo para que entrem num OUTRO DESCANSO, num descanso 

espiritual com Deus. É o que veremos no item que segue:  

 

3. Há um "descanso espiritual", especial, que Deus proveu para Seu 

povo. Originalmente, designara-o para os israelitas como Nação. 

Consistia esse descanso numa condição de Israel, como povo escolhido, 

integrar-se na graça divina, cumprir a missão de ser a luz para o mundo, 

identificar-se com Deus, levar a salvação de Jeová aos demais povos. 

Israel, caiu na modorra espiritual, não cumprira esta parte, desdenhara 

esta gloriosa missão, e assim não entrara neste "descanso" divino nos 

dias de Josué. Mesmo nos dias de Davi não haviam entrado neste 

singular descanso, e então, o salmista reformula o convite para que o 

façam naquela ocasião. É o tema do Salmo 95. Mas ao longo de sua 

história, Israel foi uma reiterada rebeldia e, assim como Deus impedira a 

geração rebelde de Cades-Barnéia de entrar na Canaã literal, também não 

lhes permitiu mais desempenharem o papel de povo escolhido. "O reino 



Radiografia  do  Jeovismo 135 

de Deus vos será tirado e será entregue a um povo que lhe produza os 

respectivos frutos". S. Mat. 21:43.  

Por intermédio de Davi, com a mensagem "Hoje se ouvirdes a Sua 

voz não endureçais os vossos corações". Deus renovou o convite a Seu 

povo. Inutilmente, porém. O povo não correspondeu, o que prova o 

fracasso de Israel em entrar no "descanso espiritual", tanto nos dias de 

Josué como posteriormente. Contudo mesmo nos dias de Davi Deus 

ainda não desistira de Seu propósito com Israel COMO NAÇÃO. Josué, 

é óbvio, não dera a Israel o "descanso" espiritual. Dera-lhe apenas o 

descanso do êxodo, ou seja o estabelecimento na terra, da geração 

nascida no deserto.  

Deus não muda. Quando Se propõe a realizar uma coisa, ELE A 

REALIZA, a despeito dos fracassos humanos. O convite e a promessa 

divinos não deixam de estar em vigor, e uma vez que o então chamado 

"povo de Deus" (Israel) não entrou no Seu "descanso", logicamente 

"RESTA UM REPOUSO PARA O POVO DE DEUS" (Heb. 4:9), e este 

povo são os cristãos. A conclusão do autor da carta aos Hebreus é a de 

que os cristãos podem entrar nesse "repouso", porque podem "chegar 

confiantemente ao trono da graça" (Heb. 4:16) onde Cristo ministra 

como "o Apóstolo e Sumo Sacerdote da nossa confissão" (Heb. 3:1). 

Eles acharão Alguém que se compadece deles e lhes dá socorro em 

tempo oportuno. Fazendo isso, entrarão como um povo, no "descanso de 

Deus", tornam-se Sua propriedade particular, povo escolhido, nação 

eleita, sacerdócio real. É a conclusão no final do capítulo 4, e isto 

significa que a experiência que os israelitas deixaram de ter há séculos, 

torna-se hoje privilégio dos cristãos fiéis (Heb. 3:13, 15).  

Esse "descanso espiritual" opera-se em pleno reino da graça, e se 

obtém pela fé (Heb. 4:2). É o refrigério da alma rendida a Cristo, 

regozijando-se na salvação. O "descanso" no qual tanto os cristãos como 

os judeus conversos entram hoje é o mesmo "descanso espiritual" no 

qual Deus convidou o antigo Israel a entrar, como nação. É a alma 

integrar-se no eterno propósito de Deus. Eis os textos que o confirmam:  



Radiografia  do  Jeovismo 136 

a) Êxo. 34:14 – "(...) a Minha presença irá contigo, e Eu te darei 

descanso".  

b) Sal. 91:1 – "(...) à sombra do Onipotente descansará".  

c) Isa. 30:15 – "Em vos converterdes e em terdes descanso está a 

vossa salvação".  

d) Jer. 6:16 – "(...) Perguntai pelas veredas antigas, qual é o bom 

caminho; andai por ele e achareis descanso para as vossas 

almas".  

e) S. Mat. 11:29 - "(...) aprendei de Mim (...) e achareis 

DESCANSO para as vossas almas".  

 

Bem, depois destas definições que a própria Bíblia estabelece, a que 

"descanso" se referem Heb. 3 e 4? A este último descanso, o "descanso 

espiritual de Deus". Contudo, os outros dois "descansos" são também 

mencionados para uma comparação. A esta altura, bastará ao leitor ler, 

com isenção de ânimo, os capítulos 3 e 4 da carta aos Hebreus, e ficará 

surpreendido de ver como tudo parece claro e lógico.  

Segundo a Bíblia, o sábado da Criação (não os descansos festivais), 

de modo algum é "sombra de coisas futuras", nem do milênio. Segundo 

a Bíblia, o sábado é memorial de um fato passado: a Criação. O 

mandamento que nos lembra a sua observância reporta-se aos dias da 

Criação, e ao sétimo dia que foi o "descanso", fato consumado no 

passado.  

Segundo a Bíblia, o milênio é passado no Céu, e no seu transcurso 

se processa o julgamento dos ímpios. Só depois desce a Nova Jerusalém.  

Prova? Lemos em Apoc. 20:4: "nos tronos" "assentaram-se os que 

têm autoridade de julgar". Quem são eles? Esclarece Paulo: "os santos 

hão de julgar o mundo". (I Cor. 6:2, 3). "Viveram e reinaram com 

Cristo durante mil anos". Apoc. 20:4. Isto só pode ser no Céu, pois para 

lá Cristo levou os santos, quando de Sua segunda vinda. "Quando Eu 

vier vos levarei para Mim mesmo". (S. João 14:3). Mais claro ainda é 

João na sua visão: "(...) olhei, e eis a multidão (...) estavam diante do 



Radiografia  do  Jeovismo 137 

trono, e perante o Cordeiro" (Apoc. 7:9), e o contexto, especialmente 

os versos 11 e 15 confirmam que estavam no Céu. Basta ler! O trono está 

no Céu. Apoc. 4:2, 5, 6. Outros tronos também lá foram vistos. Apoc. 

4:4. O trono branco e o julgamento são mencionadas no Céu também em 

Apoc. 20:11. E só em Apoc. 21:2, depois de acabado o julgamento 

ocorrido durante o milênio é que se menciona a descida da Nova 

Jerusalém.  

O "descanso" referido em Hebreus, caps. 3 e 4 não tem a mais 

remota ligação com o sábado, nem com um período de 7.000 anos, e 

muito menos com o milênio. Nada tem de escatológico.  

Na verdade, o autor da carta aos Hebreus (cap. 4, verso 4 menciona 

o sétimo dia, o repouso da Criação, mas apenas como uma comparação 

com o "descanso"' no qual Deus quer que os cristãos entrem. É aí 

empregado para ilustrar. O dia sétimo da Criação foi o repouso de Deus 

e do homem. Visava mais o refrigério espiritual do homem, pois em seu 

benefício fora instituído. "O sábado foi FEITO por causa do homem", 

para seu bem-estar, para sua restauração física e espiritual. Sábado no 

original significa "descanso". NADA MAIS ADEQUADO à comparação 

ou à ilustração de um "repouso" do que o sábado, e no caso vertente, é de 

fato uma ilustração. O "descanso" é um refrigério espiritual.  

Alguns procuram explorar o fato de o apóstolo ter empregado duas 

palavras gregas diferentes para designar "descanso": "katapausis" e 

"sabbatismos" (essa só ocorre em Heb. 4:9), mas o argumento não colhe, 

pois o que decide o sentido é a contexto, e ambas estas palavras são aí 

empregadas sinonimamente. Ambas dizem apenas "descanso".  

Prova? Basta a leitura corrente dos textos.  

a) Visto como Josué não pôde levar Israel a entrar no "descanso" 

espiritual ("katapausis", v. 8), resta para os cristãos um "descanso" 

("sabbatismos" v. 9). A coerência exige que O QUE RESTA seja a 

mesma coisa que havia no princípio. Como de início não se tratara da 

descanso sabático, também a questão do "descanso" hoje não é a do 



Radiografia  do  Jeovismo 138 

descanso sabático. Muito menos de um sábado milenial, pois ele não 

estava na cogitação de Josué nem de Davi.  

b) Tendo como contexto as versos 1 e 6 do cap. 4 de Hebreus, a 

conclusão é que o descanso que resta é um "katapausis", porque afirmar 

que o que resta para o "povo de Deus" é o sábado milenial, eqüivale a 

afirmar que Josué não conseguiu introduzir Israel ao sábado milenial!!! 

Absurdo! E acrescentamos: esse "descanso espiritual" ou "descanso de 

Deus" ao qual Josué não conseguiu levar o povo de Deus (na época os 

israelitas), é um "descanso" NO QUAL O POVO PODIA TER ENTRADO 

NAQUELE TEMPO. Não o fez por razões óbvias, por rebeldia espiritual, a 

ponto de o próprio Deus os impedir finamente de entrar. Nada de milenial.  

c) Nos dias paulinos, o convite é ainda reformulado aos cristãos, 

vindos do judaísmo. Releva notar que a "Carta aos Hebreus" fora sem 

dúvida dirigida aos hebreus, aos judeus, aos israelitas nos tempos 

apostólicos, e seu autor não iria dizer-lhes que ainda resta um sábado 

para ser guardado. Ele próprio nos dá indicação clara de como 

entraremos no "descanso de Deus". Entramos nele:  

– quando "consideramos" Jesus (3:1)  

– quando "ouvimos a Sua voz" (3:7, 15; 4:7)  

– quando "expressamos fé nEle" (4:2, 3)  

– quando abandonamos nossos esforços para ganhar a salvação,  

– descansando das obras" (v. 10)  

– quando "retemos nossa confissão" (v. 14)  

– quando "nos aproximamos do trono da graça" (v. 16).  

Ah, o bendito "descanso de Deus"! Ele se processa aqui, em pleno 

reino da graça, e não no reino da glória. Lá será o gozo permanente da 

vida eterna. Paulo entrou nesse '"descanso" e, sentindo-o, exclamou: 

"vivo, não mais eu, mas Cristo vive em mim". Todas as almas que 

fizeram seu concerto com Deus, em sinceridade e integridade, entraram 

nesse descanso. Todos quantos entram nesse descanso serão arrebatados 

quando Jesus voltar na Sua apoteose de glória e poder!  

 



Radiografia  do  Jeovismo 139 

REVELAÇÃO  PROGRESSIVA  
 

As testemunhas de Jeová, baseadas em Prov. 4:18, especialmente na 

expressão de que a luz vai "brilhando mais e mais até ser dia perfeito", 

afirmam que recebem revelação progressiva.  

Entendemos por revelação progressiva a descoberta de uma verdade 

até então ainda não entendida. Entretanto a seita procura escorar-se nesse 

texto de Salomão para justificar as contradições existentes em seus 

livros, seus erros doutrinários, seus errôneos esquemas proféticos, 

alteração de datas, etc. Isto não é honesto. Apenas a título de informação 

reproduzimos algumas contradições facilmente verificáreis em sua 

literatura.  

1. AFIRMAÇÃO: "Em 1878 todos os santos apóstolos e outros 

vencedores na Era do Evangelho ... foram ressuscitados (...)" – The 

Finished Mystery (O Mistério Consumado), p. 182.  

CONTRA-AFIRMAÇÃO: "... os apóstolos e outros (...) em 1918 (...) 

foram levantados à glória (...)" – Seja Deus Verdadeiro, p. 126.  

2. AFIRMAÇÃO: "1874 foi a data exata do retorno de nosso Senhor" 

– The Time is at Hand (O Tempo Está Próximo), p. 170.  

CONTRA-AFIRMAÇÃO: "Esta volta de Cristo começou no ano de 

1914". – Esteja Seguro de Todas as Coisas, p. 319.  

3. AFIRMAÇÃO: "O tempo da segunda presença do Senhor data de 

1874". – A Harpa de Deus, p. 236. "1874, a data da segunda presença de 

nosso Senhor" (...) – Idem, p. 240.  

CONTRA-AFIRMAÇÃO: "Em 1914 a segunda presença de Cristo 

começou invisivelmente (...)" – Watchtower (Torre de Vigia), 1.° de 

abril de 1961, p. 205.  

4. AFIRMAÇÃO: "Não há razão para pensar que Adão viverá de 

novo, porque foi um homem ímpio e morreu nessa condição". – Filhos, 

pp. 121, 122. "Não há promessa alguma (...) de que a ressurreição de 

Adão e sua salvação venham a ocorrer em algum tempo". – Salvação, p. 

43.  



Radiografia  do  Jeovismo 140 

CONTRA-AFIRMAÇÃO: "Finalmente o próprio Adão ressuscitará de 

seu cárcere em que jazera par tão longo tempo, e receberá de novo, se 

quiser, a dádiva inefável da vida eterna". – The Finished Mystery, p. 338. 

"A segunda oportunidade de Adão (...)" – O Plano das Eras, (ed. 1911), 

p. 130.  

5. AFIRMAÇÃO: "A Watchtower de 15 de novembro de 1902 dizia 

'o livro de Rute não é profético, mas apenas histórico'." – Preservação, 

p. 174.  

CONTRA-AFIRMAÇÃO: "O livro de Rute (...) é uma profecia". –

Preservação, p. 175.  

6. AFIRMAÇÃO: "O rei da Norte é Roma". – The New World (O 

Novo Mundo), p. 92.  

CONTRA-AFIRMAÇÃO: "O rei do Norte é a Grã-Bretanha". – A 

Harpa de Deus, p. 236. "... é O Império Germânico". – Seja Feita a Tua 

Vontade, pp. 265, 277. "É o moderno comunismo". – Watchtower, 15 de 

fevereiro de 1961, p. 104.  

7. AFIRMAÇÃO: A besta que era e não é e está para emergir do 

abismo (Apoc. 17:8) "é o Império Papal Restaurado". – The Finished 

Mystery, p. 266.  

CONTRA-AFIRMAÇÃO: A besta que era e não é e está para emergir 

do abismo é "a Corte Internacional de Haia", "a Liga das Nações". – The 

Light, vol. 2, pp. 104, 105; "A Liga das Nações"; "As Nações Unidas". – 

Seja Feita a Tua Vontade, pp. 282, 283.  

8. AFIRMAÇÃO: "... o número 666 são as Nações Unidas (...)". – 

Babylon the Great is Fallen (Caiu a Grande Babilônia), pp. 508, 500.  

CONTRA-AFIRMAÇÃO: "... 666 é o Papado (...) ". – The Finished 

Mystery, p. 215.  

9. AFIRMAÇÃO: "A Lei nunca se aplicou aos não judeus (...)" – 

Government, p. 64.  

CONTRA-AFIRMAÇÃO: "... os estrangeiros (...) são gentios, quer 

dizer não judeus ou não israelitas (...). Os estrangeiros que jornadeavam 



Radiografia  do  Jeovismo 141 

com os israelitas (...) deles se exigia obedecerem à lei de Deus". – 

Salvação, p. 130.  

10. AFIRMAÇÃO: "... Os Dez Mandamentos foram abolidos (...) " – 

Seja Deus Verdadeiro, p. 185.  

CONTRA-AFIRMAÇÃO: "... as Testemunhas de Jeová não saúdam a 

bandeira (...) essa recusa é baseada no segundo dos Dez Mandamentos 

que se encontram em Êxodo 20:3-5". – Despertai, 22 de agosto de 1959, 

p. 12. "O mandamento dada às pessoas pelo Deus Todo-poderoso é, 'Não 

matarás' Êxodo 20:13". – Salvação, p. 276. O adultério é uma 

transgressão do mandamento de Deus". – Despertai, 8 de abril de 1958, 

p. 25.  

11. AFIRMAÇÃO: "O sábado do sétimo dia é sombra [tipo] dos 1000 

anos do reinado de Cristo (...)" – Make Sure of All Things, p. 319. "... a 

observância semanal do sábado prefigurava o reinado de Cristo durante 

1000 anos". – Watchtower, 1.° de janeiro de 1962, p. 32.  

CONTRA-AFIRMAÇÃO: "O tipo [sombra] não pode passar sem 

cumprimento (...). Todos os tipos devem ser continuamente repetidos até 

que venha o antítipo, pois a observância de um tipo não é seu 

cumprimento. O cumprimento ocorre quando o tipo [sombra] cessa, 

sendo substituído pela realidade, o antítipo". – The Time is at Hand, pp. 

175, 174. 

(Observação: Se este princípio é verdadeiro, e o tipo precisa 

encontrar o antítipo para ser extinto e posto de lado, então o sábado do 

sétimo dia está ainda em vigor porque ainda não encontrou o antítipo dos 

1000 anos. E se os sábados do sétimo dia ainda estão em vigor e devem 

ser observados [porque o reinado de1000 anos AINDA NÃO se cumpriu 

ou os substituiu], então os adventistas do sétimo dia estão certos na 

observância de cada sábado do sétimo dia, na semana).  

12. AFIRMAÇÃO. "Pessoas cheias de ódio, como o diabo, não podem 

ver a luz. 'Aquele que diz estar na luz e odeia a seu irmão, até agora está 

nas trevas' I João 2: 9'." – Watchtower, 1.° de janeiro de 1962, p. 6. "A 

Bíblia lhes ordena especificamente a amarem o próximo como a si 



Radiografia  do  Jeovismo 142 

mesmos (,,,) ". – Watchtower, 1.° de janeiro de 1962, p. 31. "Jeová e 

Cristo demonstraram amar pelos pecadores conquanto odiassem os 

pecados destes. Assim devemos fazer". – Watchtower, 15 de julho de 

1958, p. 425.  

CONTRA-AFIRMAÇÃO: "Quando uma pessoa persiste num caminho 

de maldade depois de conhecer o que é direito (...) então a fim de odiar o 

que é mau o cristão tem de odiar a pessoa à qual a maldade se acha 

inseparavelmente ligada". – Watchtower, 15 de julho de 1961, p. 420. 

"Não podemos amar esses inimigos odiosos. Como desprezamos os 

obreiros da iniqüidade". – Ibidem.  

13. AFIRMAÇÃO: "Os 6.000 anos a partir de Adão terminaram no 

ano de 1872 A. D. e o milênio começou em 1874, com o retorno de 

Cristo" – Estudos nas Escrituras, vol. 4, p. 63, e também vol. 7, p. 386 

(edição 1911).  

CONTRA-AFIRMAÇÃO: "... Os seis mil anos desde a criação do 

homem terminarão em 1975, e o sétimo período de mil anos da história 

humana começará no outono do ano de 1975 E. C." – Vida Eterna na 

Liberdade dos Filhos de Deus, p. 29.  

14. AFIRMAÇÃO: "Porque alguém chega ao conhecimento da 

verdade, não significa que deva alterar seus hábitos no comer (...) O 

homem pode comer ou beber o que julgar melhor para seu próprio bem-

estar físico. Se alguém fizer do comer e do beber um ponto de debate 

estará distraindo a atenção da atividade importante na vida de servir ao 

Criador e poderá conduzir a disputas e dificuldades". – Watchtower, 1.° 

de junho de 1961, p. 331. "Ninguém deve julgar a outrem quando vai 

comer e beber". – Watchtower, 1.° de maio de 1903, p. 273.  

CONTRA-AFIRMAÇÃO: "... comer o sangue? É negação da fé cristã". 

– Watchtower, 1.° de janeiro de 1962, p. 31. "A transfusão de sangue é 

uma alimentação com sangue". – Make Sure of all Things, p. 47. "O 

recebedor de uma transfusão de sangue deve ser eliminado do povo de 

Deus pela excomunhão ou cancelamento de sua condição de membro". – 

Watchtower, 15 de janeiro de 1961, p. 64.  



Radiografia  do  Jeovismo 143 

(Observação: Embora não se deva levantar controvérsia sobre o 

COMER, diz a Sociedade Torre de Vigia, ela procede exatamente assim 

em relação às transfusões de sangue, que sustenta ser COMER sangue. 

Entretanto, a Sociedade admitira que "a transfusão de sangue não estava 

em voga nos dias dos apóstolos, e (...) os doze apóstolos e seus 

seguidores da congregação de Jerusalém não tiveram uma tal coisa como 

a moderna transfusão de sangue em mente (...)" – Watchtower, 15 de 

janeiro de 1961, p. 63).  

15. AFIRMAÇÃO: "O final dos reinos deste mundo ocorrerá pelo fim 

do ano 1914 de nossa era (...) a batalha do grande dia do Deus Todo-

poderoso (Apoc. 16:14) terminará em 1914 A. D, com a completa 

destruição dos atuais governos da terra (...)"– The Time is at Hand, pp. 

98-101.  

CONTRA-AFIRMAÇÃO: "Assim, embora saibamos que estamos nos 

aproximando rapidamente da batalha do Armagedom, não sabemos 

quando ela começará, nem quando terminará (...)"– Watchtower, 1.º de 

novembro de 1901, p. 671.  

16. AFIRMAÇÃO: "A organização de Satanás é formada de grandes 

homens que usam títulos e se deleitam neles". – Life, p. 250. "A si 

mesmos se intitulam 'doutores em divindade', 'clérigos', 'bispos' e outros 

títulos altissonantes". – Salvação, p. 231.  

CONTRA-AFIRMAÇÃO: "... o Presidente Rutherford (...) o Presidente 

Rutherford (...) o Presidente Rutherford (...)" – Seja Feita a Tua 

Vontade, p. 338.  

(Nota: Rutherford foi um dos dirigentes da Sociedade).  

 

 

 

 

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 144 

O  DOGMA  DA  TRANSFUSÃO  DE  SANGUE  
 

O Surgimento da Nova Revelação 

 

A doutrina de que Deus veda e abomina uma medida eficacíssima 

de salvar vidas humanas, a transfusão de sangue humano, é 

relativamente nova na sistemática jeovista. Russell jamais pensou nela. 

Rutherford, idem. Mas lago após a morte do "juiz", ocorrida em janeiro 

de 1942, já nos corredores da sede da Sociedade Torre de Vigia se 

cochichava alguma coisa a respeito da transfusão de sangue. Era ainda 

uma coisa vaga, que só três anos mais urde assumiria definitivamente 

foros de doutrina a ser finalmente incorporada na dogmática da seita.  

Sob a direção de Nathan Knorr, os "doutores da lei" do 

neorusselismo, a princípio timidamente, começaram a propalar a grande 

'"descoberta"': a transfusão de sangue é proibida pela Bíblia. E sem levar 

em conta o fato indisputável de que a Bíblia nem toca neste assunto, 

totalmente desconhecido nos tempos bíblicos, a revista The Watchtower 

(A Torre de Vigia), em sua edição (em inglês) de 1.° de julho de 1945, 

PELA PR1MEIRA VEZ anunciou, num artigo intitulado "A Santidade 

do Sangue", que "a transfusão do sangue humano constitui violação do 

concerto de Jeová, ainda que esteja em jogo a vida do paciente". (Grifos 

nossos). Isto significa que a vida humana pouco ou nada vale para os 

fanáticos jeovistas.  

Esta nova "revelação" provocou uma onda de veementes protestos 

da classe médica estadunidense, pois o médico, fiel ao juramento 

profissional, é levado a salvar a vida humana quando esta corre perigo, e 

não é lícito que se lhe oponham barreiras ao desempenho de seu mister. 

Certo. Rigorosamente certo.  

Tenho, em recortes de jornais e publicações outras, uma dezena de 

fatos lamentáveis e criminosos em que as "testemunhas de Jeová" 

permitiam conscientemente e deliberadamente a morte de entes queridos, 

cuja sobrevivência dependia apenas de uma transfusão de sangue. Em 



Radiografia  do  Jeovismo 145 

outras casos precisou a polícia e a justiça intervirem para que se evitasse 

uma morte iminente. E as "testemunhas" se vangloriam disso.  

A própria revista Awake (Despertai) de 22 de janeiro de 1952, 

página 160, LOUVA a atitude de certa mãe (Sra. Hazel) que se recusou a 

concordar com uma transfusão de sangue que afinal salvou a vida de seu 

filho Jônatas que se esvaía em conseqüência de hemorragia, agravada 

por um apêndice herniado. Um mandado judicial retirou-lhe o filho, e o 

materno poder.  

Outro fato, dentre as muitos, foi o relatada pela jornal New York 

Daily News. Jovem casal impediu a transfusão de sangue no filho de 

nove anos. O médico protestou e chamou a autoridade para intervir, mas 

... tarde demais. O menino morreu. o pai, Thomas Grzyb, declarou: "Foi 

a vontade divina. Cumpri a lei de Deus. Se me chamam assassino, esta é 

vontade de Deus".  

O mesmo jornal, edição de 27 de abril de 1952, relata outro fato em 

que o pai e dois irmãos de uma mulher gravemente ferida foram presos 

por impedirem ao médico de proceder à transfusão de sangue na 

paciente, sendo que esta, não sendo "testemunha de Jeová" desejava a 

medida heróica.  

Também no Brasil tem ocorrido casos desses, e as autoridades têm 

intervindo, como o do menino Dario Manequine.  

 

Fundamento "Bíblico" da Heresia 

 

O pensamento jeovista sobre este assunto baseia-se unicamente 

numa interpretação errônea, livre., extra-contextual e inteiramente 

descabida das regras do sacerdócio levítico pertinentes ao sangue 

sacrifical DOS ANIMAIS. Citam livremente os versículos, sempre 

isolados do contexto, sempre separados do assunto a que se prendem.  

Passemos uma ligeira revista aos principais textos que costumam 

citar, e examiná-los honestamente dentro da contextuação em que 

aparecem:  



Radiografia  do  Jeovismo 146 

Gên. 9:4 – "Carne, porém, com sua vida, isto é, com seu sangue, não 
comereis".  

Quem disse aos jeovistas que isto se refere à transfusão de sangue? 

Após o Dilúvio, não havendo ainda vegetação suficiente para alimento, 

Deus diz a Noé que, naquela contingência, podia usar alimentação 

cárnea, porém com o cuidado de tirar-lhe previamente o sangue. Não há 

aí nenhuma alusão, nem remota ao sangue humano, e muito menos se 

refere a transfusões. O assunto é carne de animais. O assunto é 

alimentação por via oral. É comer, digerir, alimentar-se.  
Lev. 3:17 – "Estatuto perpétuo será durante as vossas gerações, em 

todas as vossas moradas: gordura nenhuma nem sangue jamais comereis".  

Primeiramente o adjetivo "perpétuo", empregado no hebraico é 

holam, e significa duração enquanto durar o fato a que se junta. As 

festas judaicas, luas-novas, páscoa, o sacerdócio arônico, etc. também 

eram "estatuto perpétuo", mas não se celebram mais.  

Em segundo lugar a proibição, no texto em tela, também se aplica 

ao consumo de gordura animal, e os jeovistas ainda não resolveram 

inventar um dogma sobre isso, para serem coerentes.  

Em terceiro lugar, o texto acima refere-se a ofertas queimadas, e a 

parte dela que devia ser COMIDA, com exceção da gordura e também 

do sangue. Estas razões serão explicadas mais adiante, mas o assunto 

ainda é alimentação via oral, e pertinente à carne, gordura e sangue de 

ANIMAIS. Nada de humano. Nada de transfusão. Leiam-se os 

versículos anteriores, com isenção de ânimo, e ter-se-á o sentido exato. 

Para que distorcer?  
Lev. 7:27 – "Toda Pessoa que comer algum sangue, será eliminada de 

seu povo".  

Por que as "testemunhas" não apresentam o contexto? O versículo 

anterior dá claramente que é sangue DE ANIMAIS: "Não comereis 

sangue em qualquer das vossas habitações, quer de aves, quer de 

gado". (Grifos acrescentados). Não há a menor referência a sangue 

humano, e obrigar a significar transfusão é afirmar que minha avó é 



Radiografia  do  Jeovismo 147 

bonde elétrico! O assunto é alimentação por via bucal, refere-se a comer 

e digerir, e não a sangue transfundido.  
Lev. 17:10, 11, 14 – "Qualquer homem da casa de Israel, ou dos 

estrangeiros que peregrinam entre eles, que comer algum sangue, contra ele 
me voltarei e o eliminarei do seu povo". "Porque a vida da carne está no 
sangue. Eu vo-lo tenho dado sobre o altar, para fazer expiação pelas vossas 
almas: porquanto é o sangue que fará expiação em virtude da vida". 
"Porquanto a vida de toda carne é o seu sangue; por isso tenho dito aos 
filhos de Israel: Não comereis o sangue de nenhuma carne, porque a vida de 
toda a carne é o seu sangue; qualquer que o comer será eliminado".  

As "testemunhas" costumam disparar estes três versículos juntos, e 

com muita ênfase, para tentar provar a tese contra a transfusão 

sangüínea, mas com deliberada má fé, porque OMITEM o contexto. 

Porque saltam exatamente o versículo 13 que esclarece: "Qualquer 

homem que caçar ANIMAL ou AVE que se come, derramará o seu 
sangue, e o cobrirá com pó".  

Aí está o sentido correto. É simplesmente o que a Bíblia diz. A 

Bíblia em lugar algum se refere a comer sangue humano, e isto porque 

não havia canibalismo entre os israelitas. A lei de Deus tem um 

mandamento "Não matarás", no qual incorre inclusive quem permite que 

outros morram quando pode salvar-lhes a vida, como no caso da 

transfusão de sangue.  

Deus abominava e abomina a antropofagia. "Se alguém derramar o 

sangue do homem, pelo homem se derramará o seu". Gên. 9:6. Aqui se 

refere ao homicídio e não às transfusões. Deus proíbe sacrificar pessoas 

a Moloque. Lev. 20:1-5. Portanto todos os sacrifícios abonados por 

Jeová eram de animais, e o sangue destes animais não devia ser ingerido 

como alimento.  

Lev. 19:26 – "Não comereis coisa alguma com sangue".  

A ordem é não COMER carne com sangue. Carne de animal. Não 

há referência a transfusões.  

Atos 15:20, 29; 21:25 – São três versículos do Novo Testamento, 

idênticos na enunciação "que se abstenham (...) da carne de animais 



Radiografia  do  Jeovismo 148 

sufocados e do sangue". "Que vos abstenhais das coisas sacrificadas aos 
ídolos, bem como do sangue, da carne de animais sufocados (...)". "Quanto 
aos gentios que creram (...) que se abstenham das coisas sacrificadas aos 
ídolos, do sangue, da carne das animais sufocados (...)".  

Será que Tiago, na primeiro verso, estava aconselhando os cristãos 

que se abstivessem de comer sangue humano? Se foi assim, então havia 

canibalismo ou antropofagia na igreja primitiva. A referência, nos três 

versos, é à carne animal, comida como alimento. Sempre evitar de 

ingerir o sangue.  

 
Por aí se verifica que tudo resulta de falsa interpretação de textos que 

se relacionam com carne de animais. É verdade que Deus proíbe comer o 

sangue, bem como a gordura dos animais. Que razão havia para isso?  

Vamos dar a palavra a um cientista de renome e cristão, o douto Prof. 

Flamínio Fávero. Diz ele:  
"1. Fundamentalmente [não se deve comer sangue] para inspirar ao 

homem o respeito pelo sangue. É prescrição, assim, de caráter moral. 
Pelo sangue se respeita a vida, de que o mesmo é símbolo e até sede...  

"Quando se toma um animal morto violentamente, escorrendo 
sangue, tem-se a impressão de que a vida ainda lateja naquela carne 
quente, e que essa vida se extingue justamente quando se for a última 
gata de sangue.  

"O corpo humano tem grande porção de sangue, cerca de 1/13 do 
seu peso, ou sejam 5 litros para um peso de 65 quilos. Quando aberto um 
vaso, há hemorragia, e a morte sobrevém desde que a metade desse 
líquido se perca. Pelo mecanismo chamada dessangramento, processa-
se uma anemia aguda, de graves conseqüências, que apenas uma 
injeção de outro sangue, de TIPO ADEQUADO, pela transfusão, pode 
combater.  

"O sangue é a vida... 
"E é pela circulação desse líquido que se realizam todas as trocas 

vitalizadoras nos lugares mais distantes e escondidos da economia 
orgânica.  

"Bem cabe ao sangue, pois, a sinonímia, que a Bíblia lhe empresta, 
de vida. (...)  



Radiografia  do  Jeovismo 149 

"Enquanto tiverem [os animais] sangue têm resquícios de vida. E a 
vida não nos pertence, não é nossa...  

"2. Em paralelo com essa prescrição de caráter eminentemente 
moral, que apela para o respeito ao sangue, está outra de aspecto 
higiênico. (...) A quebra de preceito de higiene pode redundar em males 
gerais e individuais e, neste último caso, quando são capazes de atingir-
nos, lembramo-nos de evitá-los. (...)  

"O sangue não deve servir de alimento, porque é bastante 
indigesto, pelas albuminas bem resistentes dos seus glóbulos 
vermelhos e, ainda, pelo teor elevada de pigmento ferruginoso que 
os mesmos contêm. É desse pigmento, a hemoglobina, que deriva a cor 
vermelha especia1 que caracteriza o sangue dos mamíferos. E conforme 
a sua pobreza no mesmo, fala-se em maior ou menor grau de anemia, 
necessitando ser tratada por medicamentos contendo ferro ou que 
facilitem a sua fixação adequada.  

"Como se não bastasse ser indigesto, o SANGUE SE CORROMPE 
FACILMENTE, putrefazendo-se. Basta sair dos vasos que o contêm, 
para coagular-se, dividindo-se em uma parte sólida – o coalho e outra 
líquida – o soro. E ENTÃO, NÃO TENDO MAIS VIDA, OS GERMES 
PUTREFATIVOS INVADEM, TRANSFORMANDO-O INTEIRAMENTE, 
DANDO-LHE ASPECTO E CHEIRO REPELENTES. Compreende-se logo 
o que vai de perigoso no uso de alimento corrompido, cheio de toxinas 
venenosas, que causam grave dano à saúde e até a morte. Daí a 
sabedoria da Bíblia, mandando derramá-lo na terra, que o absorve. (...)" 
(Os grifos e versais são nossos). – Excertos extraídos do artigo intitulado 
"Não Comereis o Sangue de Qualquer Carne (...) na seção "Religião e 
Ciência", em Fé e Vida, de março de 1939, pp. 16 e 17).  

Falou a ciência autorizada. Uma coisa é o alimentar-se, por via oral, 

do sangue de animais, que não deve passar pela química digestiva, tal o 

perigo que oferece à vida, e outra muito diferente é renovar a corrente 

circulatória, com o mesmo elemento que a compõe, depois da 

classificação técnica do tipo sangüíneo, repondo o sangue perdido, 

evitando a morte do paciente.  

Quando ocorre uma transfusão, não se trata de comer sangue 

humano, nem de alimento, mas de reabastecimento circulatório, uma 



Radiografia  do  Jeovismo 150 

dádiva feita num espírito de misericórdia e caridade. As estatísticas da 

Cruz Vermelha, por exemplo, atestam que milhões e milhões de vidas 

preciosas foram salvas pela transfusão. Ao passo que, por outro lado, 

quantas vidas são ceifadas por falta de uma transfusão.  

A Bíblia diz: "Não matarás". Negar por vontade própria a 

transfusão salvadora, é matar, é transgredir a lei de Deus! E disse Jesus: 

"Ninguém tem maior amor do que este: de dar alguém a própria vida em 

favor de seus amigos". S. João 15:13. E a vida é o sangue porque o 

sangue é a vida!  

Quem quer que leia os Evangelhos, com espírito contrito, sem 

pensar nas extravagantes interpretações das "testemunhas de Jeová", 

ficará impressionado com a atitude de Cristo em face do sofrimento 

alheio. Compadecia-Se dos doentes, curava-os, confortava-os onde os 

encontrasse. E nós, como servos Seus, como Suas testemunhas, devemos 

ter o mesmo espírito para com os doentes. Lemos em I João 3:16 que 

"devemos dar a vida pelos irmãos".  

 

As "testemunhas de Jeová" não mantêm NENHUM hospital, 

nenhuma instituição de assistência social. Dizem que a missão deles é 

restaurar o nome de Jeová e não fazer caridade. Que a melhor caridade é 

fazer prosélitos. Mas quando está em jogo a vida humana, se depender 

de uma transfusão de sangue, não a aceitam nem a dão, e ... que morra o 

paciente! Para eles a lei "Não matarás" foi abolida!  

O Sr. Roger Baldwin, quando presidente da União das Liberdades 

Civis Americanas (American Civil Liberties Union), num trabalho 

publicado na revista Collier's, de 2 novembro de 1946, em certo ponto 

declara: "Procurando contestar, nos tribunais, todas as restrições que há 

sobre eles, estas Testemunhas de Jeová... na verdade não têm servido a 
causa de seus semelhantes, a quem odeiam".  

A revista "Seleções", em português, ao resumir essa declaração, 

omitiu a expressão "a quem odeiam". Mas ela está no artigo original da 

Collier's.  



Radiografia  do  Jeovismo 151 

O Sr. Stanley High, escritor e ex-redator do Reader's Digest, num 

artigo que escreveu no jornal Saturday Evening Post, edição de 14 de 

setembro de 1040, assim conclui: "As Testemunhas de Jeová odeiam a 

todos, e procuram tornar este ódio recíproco".  

Em seu livreto "Jehovah's Witnesses" W. R. Martin, à página 14, 

tratando deste assunto, tem o seguinte trecho:  
"Para os que desejam mais prova documental sobre este ponto, 

indicamos as próprias publicações deles. A Watch Tower de dezembro 
de 1951, ler bem o que se acha nas páginas 731 a 733, nas quais as 
"testemunhas" demonstram a pior traficância do ódio. Outro material 
precioso sobre isto se encontra na mesma revista, edição de outubro 
de1952, páginas 596 e 594, onde se aconselha às 'testemunhas' a 
manifestarem 'puro' ódio aos inimigos da Teocracia!"  

O próprio "Juiz" Rutherford foi quem, primeiramente, aconselhou 

aos membros da seita a detestarem o próximo. Falando numa cadeia 

radiofônica, aconselhou as "testemunhas" a odiarem.  

Num livro intitulado Riquezas, página 216, há esta frase: "O desejo 

do povo de Deus é ver os inimigos de Jeová DESTRUÍDOS ..."  

Que Deus Se apiade das almas sinceras e iludidas que se acham 

nessa Babilônia!  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 152 

OUTROS  PONTOS  ARREVESADOS  
 

Este sistema eivado de erros, que é o jeovismo, tem em seu bojo 

coisas realmente desconcertantes. Passemos sucintamente em revista 

algumas delas, com ligeiros comentários.  

 

Coisinhas 

 

As chamadas "testemunhas de Jeová", não raro, fazem tremenda 

carga contra coisas destituídas de importância, provocando questões que 

os ingleses designam como hair-splitting (de rachar o cabelo no sentido 

de seu comprimento), devido à bizantinice que as caracteriza.  

Vamos mencionar apenas duas, para se ver que o sistema é mais 

inconstante do que a água. A primeira refere-se à afirmação de que 

Cristo não tinha barbas longas. Era escanhoado. Isto é uma afirmação 

livre. Nas ilustrações a bico-de-pena de algumas obras, eles representam 

a Cristo sem pelos no rosto. No entanto, nos livros de Rutherford há 

gravuras de Cristo com longas barbas, iguais às estampas clássicas. Por 

exemplo, no livro Milhões que Agora Vivem Jamais Morrerão, há várias 

figuras de Cristo com longas barbas e bigodes. Também o livro Criação 

traz figuras de Cristo com barbas longas... Portanto a "revelação" de que 

Cristo era imberbe, é nova na seita!  

Outra é o pavor pela palavra "cruz". Não houve cruz, mas sim a 

"estaca" – berram hoje. Nos livros de Rutherford encontra-se cruz. Por 

exemplo, em Criação, página 160 encontramos esta expressão: "sendo 

obediente até a morte de cruz". E mais adiante: "mais tarde, no mesmo 

dia, Jesus foi crucificado". Rutherford emprega ainda as palavras "cruz", 

"madeiro", "crucificar" e semelhantes.  

 

Com a teoria de "revelação progressiva para este tempo", eles irão 

longe...  

  



Radiografia  do  Jeovismo 153 

Sombrias Perspectivas de Salvação 

 

A cavilosa teoria da seita dogmatiza que, na primavera de 1918, 

Cristo apareceu no templo de Jeová como Mensageiro, e iniciou-se o 

julgamento, o qual ainda está em processo, primeiramente designado 

para a "casa de Deus", e a seguir para as nações. E a execução desse 

juízo se fará na explosão definitiva do sanguinolento Armagedom, 

iniciando-se então o milênio, sendo a última data o ano de 1975.  

A salvação para as "testemunhas" é coisa incerta e uma 

contemplação, pois para a esfera celeste há um número limitado de 

felizardos: 144.000. Muitos destes começaram a subir para o Céu, depois 

de ressuscitados espiritualmente, invisivelmente, a partir de 1918.  

A esta altura dos acontecimentos pouca ou nenhuma esperança resta 

para os jeovistas militantes, pois, de um modo geral, crêem que não têm 

mais possibilidades de entrar no "Reino Celeste de Deus", porque o 

número dos 144.000 felizardos já se completou. Não há mais vaga. 

Então só lhes resta a salvação de segunda classe: esforçam-se por 

conseguir um lugar na Terra, onde poderão viver para sempre, 

trabalhando e procriando, tudo dentro das normas do Governo 

Teocrático de Jeová. Mas, mesmo para obterem esse prêmio de 

consolação, resta-lhes uma grande prova: terão que sobreviver ao 

Armagedom.  

Muitos deles vivem amedrontados diante de tão sombria 

perspectiva. São pobres "retardatários", e se darão por muito felizes se 

tão-somente puderem ser contados entre a "Grande Multidão" terrena. E 

como têm dúvidas quanto a serem salvos na batalha dantesca do 

Armagedom, não podem necessariamente ter à certeza da vida eterna 

nem o gozo do Espírito Santo.  

 

Não é esta evidentemente a salvação bíblica, de que temos a certeza 

ao crermos em Jesus, aceitando-O como nosso Salvador pessoal.  

 



Radiografia  do  Jeovismo 154 

Em suma, o esquema do Novo Mundo jeovista é o seguinte:  

1.° No Reino Celestial, o "pequeno rebanho" dos privilegiados 

144.000 seres espirituais.  

2.° Na "Terra Nova" estarão os seres carnais: a) os fiéis da 

antigüidade, ressuscitados, que serão "príncipes"; b) a "grande multidão" 

sobrevivente do Armagedom, as "outras ovelhas", os "Jonadabes". 

Casar-se-ão, terão filhos e repovoarão a Terra.  

3.° Finalmente os "injustos" ressuscitam para a segunda 

oportunidade, e então: a) os que provarem sua integridade, passarão a 

enquadrar-se no Governa Teocrático; b) os que mantiverem a rebeldia, e 

não forem aprovados no teste, serão no final do milênio, durante a 

soltura de Satanás, destruídos, aniquilados.  

Fica entendido que os ímpios, os "iníquos voluntários" jamais 

ressuscitam. A morte foi seu único quinhão. Fica entendido também que 

Cristo será o Rei do Novo Mundo, governando-o da esfera celeste.   

 

Evidentemente a escatologia bíblica não é esta. Ela nos dá a certeza 

da vida eterna. Em pouquíssimas palavras diremos:  

Aguardamos, esperançados e radiantes, a volta visível, literal e 

corpórea de Jesus, quando terá lugar a ressurreição dos justos, e o 

arrebatamento da igreja. S. João 5:28 e 29; 1 Tess. 4:13-18; Apoc. 20:5-

10; S. João14:1-3; Apoc. 1:7; S. Luc. 21:25-27; 17:26-30; Atos 1:9-11; 

Heb. 9:28; S. Tia. 5:1-18; II Tim. 3:1-5; S. Mat. 24:36 e 44; Joel 3:9-16; 

Dan. 7:27.  

O milênio se segue a estes acontecimentos, e em seu transcurso, os 

santos de todos os tempos viverão no Céu com seu bendito Redentor. No 

fim do milênio, a Cidade Santa, com todos os santos, descerá para a 

Tema. Então ocorre a segunda ressurreição, a dos ímpios. Satanás, sendo 

solto, à frente dos ímpios ressuscitados e com eles subirão sobre a 

largura da Terra, a fim de sitiar a cidade dos santos, quando do Céu 

descerá fogo de Deus, e os devorará. E na conflagração que destrói 

Satanás e suas hostes, a própria Terra será regenerada e purificada dos 



Radiografia  do  Jeovismo 155 

efeitos da maldição. Assim o Universo de Deus será purificado da 

horrível marcha do pecado. Apoc. 20; Zac. 14:1-4; II S. Ped. 3:7-10. E 

finalmente Deus renovará todas as coisas. A Terra, restaurada à sua 

prístina beleza, tornar-se-á para sempre a habitação dos santos do 

Senhor, imortais, glorificados. Cristo reinará supremo. Gên. 13:14-17; 

Rom. 4:13; Heb. 11:8-16; S. Mat. 5:5; Isa. 35; Apoc. 21:1-7; Dan. 7:27; 

Apoc. 5:13. É a salvação eterna. Gloriosa. A herança dos santos na luz.  

 

A Expiação no Sistema Jeovista 

 

Segundo o obtuso ensino da seita, Cristo, antes de Sua vida terrena, 

era um espírito criado, chamado Miguel, a primeira das criações de 

Deus, e por Ele as "outras coisas" foram feitas. Na Terra, Jesus teve um 

nascimento carnal, mortal mas não uma encarnação. Foi um ser humano 

perfeito igual a Adão antes da queda. No batismo foi "gerado" Filho 

espiritual, e isto precisaram inventar a fim de combinar com a teoria 

segundo a qual, na ressurreição, Ele Se levantou espiritualmente, ou, 

como dizem, "ressuscitou em espírito".  

E a fim de se livrarem das dificuldades que o relato dos evangelhos 

lhes põe à frente, dizem que Jesus teve de materializar-se para aparecer 

aos discípulos, e a seguir Se desmaterializava. Assim o fez várias vezes, 

mesmo na ascensão. Na morte de Jesus desapareceu Sua natureza 

humana e, como prêmio da obediência, Deus lhe deu uma natureza 

espiritual divina. Tendo sido na Terra nada mais que um homem, o 

efeito expiatório de Sua morte foi apenas o de um ser humano. Cristo 

morreu como preço de resgate em favor dos obedientes, e essa 

"expiação", muito precária, apenas garante aos homens viverem na 

Terra, no Novo Mundo, sem nenhuma aspiração celestial. É uma 

redenção humana.  

Eis o que, a respeito, escrevem no Seja Deus Verdadeiro, p. 111:  
"Aquilo que se perdeu foi a vida humana perfeita, com Seus direitos 

e perspectivas terrestres. Aquilo que se redime, ou que se compra de 



Radiografia  do  Jeovismo 156 

novo, é o que foi perdido, a saber, a vida humana perfeita com seus 
privilégios e prospectos terrestres". (Grifos nossos).  

Quer dizer que a substituição que Cristo realizou foi totalmente 

humana!  

A Bíblia não diz isso. O que o homem perdeu foi a glória original, a 

comunhão direta com Deus, a vida eterna, a imagem e semelhança 

divinas, a felicidade suprema. O preço pago na cruz restaura tudo isto, 

pois reconcilia o homem com Deus. A expiação remove os pecados, 

provê o perdão, torna o homem "co-participante da natureza divina" – II 

S. Ped. 1:4. A palavra "expiação" (Rom. 5:ii) é tradução de katallage que 

também significa reconciliação, religamento. O homem por ela é 

readmitido na família de Deus.  

A fim de melhor compreendermos a expiação feita na cruz, é 

preciso ter em mente a expiação típica, sacrifical no santuário terrestre, 

onde se imolavam sacrifícios diários, mas que culminava no Dia da 

Expiação anual, no décimo dia do sétima mês – verdadeiro dia de juízo, 

em que se fazia a remoção total dos pecados. Era oficiado pelo sumo 

sacerdote, que, com sangue de animais imoladas, adentrava o Lugar 

Santíssimo (segunda câmara da tabernáculo), ande o shekinah (clarão da 

glória divina) aprovava a expiação. Depois simbolicamente os pecados 

se transferiam para o bode emissário que desaparecia no deserto. Tudo 

isso era típico.  

O antítipo foi a expiação feita por Cristo – Vítima e Sacerdote 

(Cordeiro Deus e Sumo Sacerdote) que, na cruz, verteu o sangue, e como 

Sumo Sacerdote entrou no santuário antitípico, no Céu, para, com Seu 

sangue, pleitear em favor dos que se convertem e Lhe suplicam perdão.  
"Cristo, como Sumo Sacerdote (...) pelo Seu próprio sangue entrou no 

Santo dos Santos, uma vez por todas, tendo obtido eterna redenção (...)". 

Heb. 9:11, 12.  

Em Heb. 8:1, 2; 9:1, 8 se descreve o santuário antitípico, onde os 

benefícios da expiação na cruz são aplicados às almas sedentas da 

salvação e que se apegam ao Mediador.  



Radiografia  do  Jeovismo 157 

Reiteramos: a verdadeira expiação bíblica remove o pecado, 

satisfaz a justiça de Deus, outorga a salvação ao pecador – pois a justiça 

de Cristo lhe é imputada – e tudo se opera na graça de Deus e pelo poder 

de Cristo através do Espírito Santo. A expiação foi completa e eficaz. 

Quando o pecador arrependido entra espiritualmente em contato com 

Jesus, Jesus lhe ministra as benefícios de Sua expiação. Os resultados da 

expiação finalizam na glorificação que ocorrerá quando Ele voltar: a 

herança dos santos na luz.  

Graças a Deus que é assim.  

 

Religião Organizada 

 

Clamam as "testemunhas" que toda religião organizada tem a 

Satanás como patrono. A delas, porém, é um sistema papalino, 

centralista, totalitário. Senão vejamos, citando seus órgãos diretivos em 

ordem decrescente. A religião jeovista tem o seguinte sistema 

jurisdicional:  

1.° – SOCIEDADE TORRE DE VIGIA – sede mundial, em Brooklyn, 

EE.UU. É o supremo comando da organização, órgão absoluto, infalível 

um presidente a dirige.  

2.° – ZONA – regiões do mundo – há cerca de duzentas. São 

dirigidas por "servos de zona".  

3.°– FILIAL – em cada país – dirigidas por "servos de filial".  

4.º – DISTRITO – região do país – são dirigidos por "servos de 

distrito".  

5.°– CIRCUITO – conjunto de congregações, aproximadamente 20 

– dirigidos por "'servos de circuito".  

6.° – CONGREGAÇÃO – conjunto dos fiéis ou "ministros" que se 

reúnem em "salões do reino", e onde funcionam os "centros de serviço". 

Dirigidos por superintendentes. Fazem orações. Há um sistema de 

ofertas voluntárias, depositadas numa caixa que há no salão. Os crentes, 

pelo batismo, se tornam "ministros".  



Radiografia  do  Jeovismo 158 

Há inclusive ministros de tempo integral que recebem a literatura 

por preço inferior ao custo e, vendendo-as têm lucro e ganham a vida. 

Em alguns casos, adicionalmente podem perceber uma ajuda nominal da 

Sociedade.  

 

Ora, tudo isto é eufemismo, palavras que ocultam idéias. Usando 

outra terminologia, diríamos que o n.° 1 seria uma associação geral, um 

supremo concílio; o n.° 2 seria uma divisão, uma sede continental; o n.° 

3 seria uma união, um símbolo, a igreja no país; o n.° 4 seria uma 

associação, uma missão, concílio regional, presbitério; o n.° 5 seria um 

grupamento regional de igrejas, um concílio menor; o n.° 6 seria a igreja, 

reunida em casa de adoração, de culto, de oração. O superintendente, 

uma espécie de pastor, embora digam não haver isso nas Escrituras. São 

obreiros, alguns de tempo integral que percebem ganhos, sustento 

mesmo, pelo trabalho exclusivamente missionário que realizam. 

Ensinam doutrinas. Reúnem-se coletivamente. Batizam em nome do Pai, 

do Filho e do Espírito Santo, embora neguem a Trindade. Celebram a 

santa ceia uma vez por ano. Editam livros e folhetos religiosos. Editam e 

vendem bíblias. Realizam catequese nas ruas e nos lares. Pretendem ter a 

verdade e salvar a humanidade. Mas não são uma religião porque toda 

religião organizada é do diabo...  

O leitor que tire as conclusões!  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 159 

CRUZ  OU  ESTACA?  
 

Cristo morreu pregado numa cruz ou num poste? A bem da verdade 

deve dizer-se que originalmente a "cruz" não era o que hoje se entende 

por ela, mas compunha-se de uma só peça de madeira ou poste, 

terminado em ponta. Denominava-se em hebraico 'es (pau) e aparece na 

Bíblia, pela primeira vez em Gên. 40:19. José disse ao padeiro que ele 

seria pendurado num madeiro. A palavra 'es aparece também em Jos. 

8.89, onde lemos que Josué mandou retirar do madeiro o cadáver do rei 

de Ai. Também a forca de Mordecai (Ester 5:14) é designado como 'es. 

Posteriormente os latinos ao descreverem esse madeiro, denominavam-

no acuta crux. Temos essa designação em Sêneca, Epístola XVII, 1, 10, 

referindo-se especificamente a esse instrumento de suplício.  

Há, contudo, entre os autores latinos, referências muito claras a 

outra espécie de instrumento de execução, designado simplesmente por 

crux, sem o modificativo acuta. E alguns são mais explícitos e 

mencionam que essa crux se compunha de duas peças de madeira. A 

mais sólida prova temo-la nas citações de Plauto (comediógrafo e poeta 

cômico latino – 254-184 A.C.) Portanto, dois séculos antes de Cristo ele 

descrevia a cruz como tenda duas peças. A maior era o stipes, o esteio, o 

tronco mais longo e pesado, que se fincava no solo. A menor era o 

patibulum, a travessa da cruz (também chamada antenna).  

Um texto de Plauto acha-se em Mostellaria, livro I, 1, 56, que diz 

textualmente: "Ita te ferabunt patibulutum per vias stimuli". (Deste 

modo carregaste teu patibulum pelas ruas sob açoites). Mais adiante: 

"Tibi esse pereundum extra portam dispansis manibus, patibulum quom 

habebis" (A ti, que hás de morrer fora da porta, de mão estendida, depois 

de trazeres o patibulum).  

O mesmo autor clássico Plauto em sua obra Carbonaria, fragmento 

2, faz outra referência à segunda peça da cruz. "Patibulum ferat per 

urben deinde adfigatur cruci" (O patibulum era carregado através da 



Radiografia  do  Jeovismo 160 

cidade; em seguida pregado na cruz). Estas palavras foram escritas bem 

mais de um século e meio antes de Cristo.  

Tertuliano, em fins do século II, em Adversus Nationes, livro II, 

afirma: "Tota crux impatur cum antenna scilicet sua, et com illo sedilis 

excessu". (Toda cruz, assim suspensa com sua verga atravessada, e nela 

sobressai o "assento").  

Ternos, nas citações acima, primeiro o testemunho de um pagão, 

depois o de um pai da Igreja. Ambos viveram no tempo em que se 

crucificavam pessoas, e testemunharam a forma da cruz. Há também um 

testemunho que reputamos valioso.  

Maternus Julius Firmicus, escritor latino pagão, que viveu no tempo 

de Constantino, afirma em sua Mathematica, VI, 31: "Patibulo sufixus in 

crucen tollitur". (O patibulum era pregado na cruz levantada).  

Ainda segundo outra descrição de Plauto (Cab. 2) o patibulum ou 

trave da cruz era levada pelo réu simplesmente sobre o ombro, ou 

passando-o por detrás do pescoço, segurando a trave com as mãos, uma 

de cada lado.  

Rehault de Fleury foi talvez o mais notável pesquisador da cruz. 

Consultou obras antigas, descrições, iconografias, viajou muito e, depois 

de longos anos de pesquisa, escreveu sua famosa Mémoire sur les 

Instruments de la Passion, que publicou em 1870, em Paris. E na página 

73 dessa obra ele afirma que a cruz em que Cristo morreu era feita de 

uma árvore conífera – espécie de pinheiro oriental – e consistia de uma 

haste vertical e outra transversal. E, baseando-se em testemunhos 

comparativos, conclui que a cruz deveria ter o stipes (o tronco 

propriamente dito) de 4,80 m, e o patibulum (haste transversal) de 2,30 a 

2,60 m. Seu peso era de cerca de 100 quilos.  

Isto coincide com os dados de outro estudioso, Busy que, em sua 

nota ao Evangelho de S. Mateus (p. 371) afirma que as cruzes pesavam 

geralmente 100 quilos, sendo que 70 kg era o peso do stipes. Nesse caso, 

o patibulum deveria pesar cerca de 30 kg.  



Radiografia  do  Jeovismo 161 

Outro paciente pesquisador da cruz foi Holzmeister. Em seu livro 

Christus Dominus Spinis Coronatur, p, 17 diz que a cruz constava de 

dois travessões: um vertical, chamado stipes ou palus, e outro horizontal, 

chamado patibulum. O stipes estava ordinariamente cravado no solo, no 

lugar do suplício.  

A Enciclopédia Católica diz: "O stipes da cruz era erguido no local 

do suplício, fixado no solo antes da execução. Nenhum texto diz que a 

cruz era carregada inteira. Isto não seria possível no caso de Jesus, pois a 

cruz teria mais de 4 m e um peso tal que, não apenas um homem 

enfraquecido pela flagelação seria incapaz de levar, mas mesmo um 

homem são e robusto. Além do mais, isto exigiria muito trabalho, 

esforço e tempo sem nenhuma utilidade. O réu, na verdade, levava às 

costas somente o patibulum (...) A fixação do condenado na cruz era 

feita na cruz já montada. O condenado era fixado primeiramente no 

patibulum estendido no solo. A seguir era o condenado erguido pelos 

executores, o patibulum era encaixado ou pregado no stipes, e concluía-

se com a cravação dos pés do condenado".  

Outros testemunhos variam, afirmando que, outras vezes, o stipes já 

se achava fincado no chão. Com o auxílio de escadas os executores 

erguiam o réu já cravado no patibulum, e completavam o trabalho da 

execução. Esse pormenor, entretanto, é irrelevante. O que é fora de 

dúvida é que a cruz, desde antes da era cristã, compunha-se de duas 

peças, e assim o era a cruz latina.  

 

E o "Staurós"? 

 

Bem, os escritores gregos usam geralmente a palavra staurós para 

designar a cruz. Segundo o autorizado International Standard Bible 

Encyclopaedia, a palavra cruz tem duas designações no grego: staurós, 

"uma cruz", e skólps, "uma estaca", "um poste". Esta última indica 

especificamente uma estaca. A outra, ocasionalmente. Perto de dez dos 

melhores léxicos gregos são unânimes em definir staurós como: 1. pau; 



Radiografia  do  Jeovismo 162 

2. paliçada; 3. estaca; 4. patíbulo; 5. instrumento de suplício; 6. cruz. 

Ora, é um contra-senso pretender que a palavra tenha apenas UM desses 

significados. Da mesma forma, o verbo stauroô, significa levantar uma 

paliçada, proteger com paus, empalar, crucificar. Tau é a designação 

grega da letra T. E o T assemelha-se à cruz. Há até um tipo de cruz 

exatamente com essa forma. A forma de um T ou, no grego, de um TAU. 

O verbo sTAUroô, etimologicamente significa "colocar num TAU" (isto 

é, num T). A palavra "tau" está dentro de staurós e stauroô. Daí o 

sentido de crucificar.  

A cruz, pois, evoluiu, da simples estaca para o instrumento de 

suplicio com duas peças. O fato de Constantino ter exaltado a cruz ao 

ponto de tornar-se objeto de veneração, o fato de a cruz, entre os antigos 

povos pagãos, ter sido símbolo de fertilidade, dos órgãos de reprodução, 

e também das coisas ignóbeis, não invalida a veracidade histórica da 

forma da cruz. Prova apenas que Cristo sofreu a maior humilhação em 

ter de morrer sobre objeto tão indigno e infamante.  

 

Primeiro Testemunho Arqueológico da Cruz 

 

O mundo todo ficou emocionado com a notícia amplamente 

divulgada pelos meios de comunicação de massa. Em fins do ano de 

1971, arqueólogos israelenses encontraram o esqueleto de um 

crucificado há cerca de dais mil anos. Esse achado foi minuciosamente 

estudado por especialistas, e trouxe muita luz sobre o suplício da cruz. 

Nas escavações que se faziam para uma construção civil, encontrou-se 

um túmulo muito antigo.  

O Dr. Niqu Has, Diretor da Seção de Anatomia da Faculdade de 

Medicina da Universidade Hebraica (uma das mais famosas do mundo) 

fez acurados estudos sobre o achado, concluindo que era de 

"considerável importância antropológica e histórica".  



Radiografia  do  Jeovismo 163 

Segundo esses estudos, o crucificado tinha a estatura de 1,67m, e 

idade variável de 24 a 28 anos. No ossário havia inscrito o nome 

Yehohanan, forma hebraica do nome João.  

Outro cientista, o Professor Vassilios Tzaferis, arqueólogo do 

Departamento de Antigüidades, da mesma Universidade, concluiu que a 

execução ocorrera no primeiro século da Era Cristã. E isto é muito 

importante, porque se pode estabelecer um paralelo entre esta 

crucificação e a de Cristo. A cruz ora descoberta tinha um minúsculo 

assento, ou sedicula, onde a vítima podia apoiar uma única nádega. Sua 

finalidade era evitar que o crucificado morresse mais rapidamente e, 

portanto, prolongar o suplício.  

As observações anatômicas indicavam que o homem fora pregado 

na cruz na posição mais antinatural possível. Seus pés foram superpostos 

e pregados com um único cravo, ficando as pernas quase paralelas. Um 

cravo foi pregado em cada pulso, o que contraria a suposição de alguns, 

de que as mãos receberam um só cravo, acima da cabeça, juntas, como 



Radiografia  do  Jeovismo 164 

se em vez de cruz fosse uma simples estaca ou poste, sem a travessa à 

altura da cabeça. Os joelhos foram dobrados, com o direito sobre o 

esquerdo, "os braços estendidos em sentido horizontal" e o tronco estava 

contorcido.  

Estas palavras são reproduzidas de extenso artigo intitulado 

"Achado Esclarece o Suplício da Cruz" publicado em O Estado de São 

Paulo, edição de 05-01-1971 Ambas as tíbias do réu haviam sido 

fraturadas. Niqu Has concluiu que as pernas foram quebradas por 

algozes, talvez conto um golpe de misericórdia.  

O grande arqueólogo Siegfried S. Horn também escreveu a 

respeito. Foi a descoberta arqueológica do século, igual em importância 

a do achado dos papiros do Mar Morto. Diz Horn, num trabalho sobre o 

acontecimento, intitulado O Primeiro Testemunho Arqueológico da 

Crucifixão, reproduzido em várias revistas especializadas:  

"Verificou-se, depois de detido exame, que os cravos perfuraram 

não as palmas das mãos, mas sim os braços. Neste caso, o peso do corpo 

teria dilacerado os ligamentos de cada mão. A descoberta deste 

crucificado demonstrou que os braços e não as mãos foram perfurados 

cada um por um cravo".  

Minucioso estudo dos vestígios das perfurações em ambos os 

antebraços da vitima, perto do pulso, revelou que ambos apresentavam o 

mesmo sinal de um cravo para cada antebraço. Fosse o caso de um só 

cravo para pregar os dois pulsos, o primeiro teria perfuração mais larga, 

e o segundo mais estreita, devido à forma afunilada e pontiaguda do 

cravo, o qual tinha 18 centímetros.  

Parece que, em casos de muita robustez do réu, perfuravam-se os 

pulsos ou o antebraço; no geral, porém, perfuravam-se as palmas das 

mãos. Como ocorreu com Cristo.  

 

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 165 

ALGUMAS  OBJEÇÕES  CONFUTADAS  
 

Enviar 

 
O próprio fato de Deus ter "enviado" o Filho prova que este era outro 

ser, distinto do Pai, porque ninguém envia a si próprio.  

 

Se lermos, com espírito despreconcebido, a revelação escriturística, 

só podemos entender que, na ocorrência incidental do plano da salvação, 

o Pai enviou o Filho para ser a propiciação pelo pecado, e o Filho 

regressou para a glória que tinha junto do Pai antes que o mundo 

existisse, e após esse regresso, Ele (o Filho) enviou também o Espírito 

Santo com a missão de aplicar a redenção aos homens. Contudo, este 

enviar, rigorosamente de acordo com o original é uma saída (gr. 

exelthon). Esta saída, convém acentuar bem, não foi apenas da presença 

de Deus (gr. apó, como está em S. João 16:30), ou da comunhão de Deus 

(gr. pará, como está em S. João 16:17), mas uma saída do próprio Deus 

(gr, ek, como está em S. João 8:42; 16:28). Afirmando que Seu lar eterno 

é junto de Deus, na intimidade do Ser Divino, revela que é um em 

substância com o Pai.  

 

"Eu Hoje te Gerei" 

 

Refere-se a Cristo, mas não no sentido de uma criação, ou de 

geração espiritual ocorrida por ocasião de Seu batismo. Notemos que as 

Escrituras aplicam a frase a vários eventos da vida de nosso Salvador.  

1. À Sua Encarnação. Heb. 1:5 e 6. Leiam-se os versos juntos e o 

contexto.  

2. À Sua Ressurreição. Atos 13:32 e 33. Ler junto a Rom. 1:3 e 4.  

3. Ao Seu Sacerdócio. Heb. 5:5 e 6.  

Convém notar que há expositores que vêem na expressão "Eu hoje 

Te gerei" uma aplicação clara ao Segundo Advento de Cristo. Por 



Radiografia  do  Jeovismo 166 

exemplo. N. E. Vine, Expository Dictionary of the New Testament, vol. 

4, p. 49, diz:  
"[Em Heb. 1:6, a palavra palin, 'novamente'] é empregada 

corretamente no Revised Version, que assim verte: 'Quando Ele 
novamente introduzir o Primogênito no mundo'. Isto aponta para o Seu 
Segundo Advento, que é posto em contraste com o primeiro quando 
Deus pela primeira vez manifestou Seu Primogênito ao mundo".  

Aliás, Rotherham, tradutor muito citado pelos jeovistas, assim 

transpõe Heb. 1:6: "Mas quando quer Ele introduzir novamente o 

Primogênito na Terra habitável".  

E Weymouth assim verte o mesmo passo:  

"Mas falando de um tempo em que Ele mais uma vez manifestar Seu 

Primogênito ao mundo".  

Pensemos nisto: Se, neste texto, a palavra grega, palin (que quer 

dizer 'de novo, outra vez') está empregada em relação a eisagage (que 

quer dizer "introduzir") então não há dúvida de que a referência é mesmo 

à Segunda Vinda de nosso Senhor.  

Mas – dirá algum leitor – e a referência ao batismo?   

Sim, podemos também extrair uma inferência ao batismo. Não uma 

afirmação direta. Em S. Luc. 3:22 lemos: "Tu és Meu Filho amado, em 

Ti me tenho comprazido". A Revised Standard Version traz um rodapé 

com esta indicação: "Eu hoje te gerei". Os principais códices não trazem 

esta frase, exceção feita ao Códice de Beza. E alguns Pais da Igreja a ele 

se referem, como Justino (Diálogo com Trifo, cap. 103), e Clemente da 

Alexandria (Instrutor, cap. 6). Convenhamos que são bases muito precárias.  

Atenção para este fato: os jeovistas rejeitam a legitimidade do texto 

de I S. João 5:7 pelo fato de não estar em códices antigos. A mesma 

precariedade ocorre com a inclusão de "Eu hoje te gerei", em S. Luc. 

3:22. E ainda que a expressão se aplique ao batismo, não é exclusiva do 

batismo, nem prova uma "geração espiritual". Esta é a verdade!  

Há autores credenciados que aplicam Heb. 1:6 também à 

Investidura e Coroação de Jesus, na restauração de todas as coisas  



Radiografia  do  Jeovismo 167 

 

"O Primogênito de Toda a Criação" 

 

Retornamos ao tema de Col. 1:15 para esclarecimentos 

suplementares. Primogênito gr. prototokos) nunca significou 

exclusivamente o "primeiro nascido", mas, em virtude das implicações 

de ordem jurídica advindas do privilégio da primogenitura, passou a 

designar pessoa eminente, dotada, respeitável, digna de atenção 

especial, e isso já nos velhos tempos bíblicos. Exemplos:  

a) Êxo. 4:22 – "Israel é Meu filho, Meu primogênito" Contudo 

Esaú nasce antes de Jacó (Israel). Referindo-se ao povo israelita o 

sentido é de predileção. Não se trata de primogenitura física.  

b) Jer. 31:9 – "Efraim é Meu primogênito". Contudo Manassés 

nasceu antes de Efraim. A referência de novo é de predileção.  

c) Sal. 89:20, 27 – "Encontrei Davi, Meu servo. (...) Fá-lo-ei por 

isso, Meu primogênito". No entanto, Davi era o último filho de Jessé. 

Houve sete antes dele. Por que, então, se tornaria primogênito?  

Evidentemente o sentido não é de descendência.  

d) I Crôn. 26:10 – "Sinri, a quem o pai constituiu chefe, ainda que 

não era o primogênito". Por onde se vê que prototokos tem significado 

mais amplo do que descendência física. No caso de Efraim, por exemplo, 

que foi considerado primogênito sem sê-lo fisicamente, o sentida nos é 

dado, de modo irrefutável, em Jer. 31:20, onde lemos: "Efraim, meu 

precioso filho". Predileção, honra especial, isto é o que significa.   

e) I Crôn. 5:2. José foi considerado primogênito, embora fosse o 

undécimo filho. Dirão que a primogenitura pode perder-se por 

indignidade. Então mais uma razão para não se firmar numa base 

precária para aplicá-la com exclusividade a Cristo.  

f) Notemos que o próprio Salomão embora não fosse o primeiro 

filho, teve as prerrogativas da primogenitura e foi escolhido sucessor de 

Davi.  



Radiografia  do  Jeovismo 168 

Estabeleçamos uma comparação da primogenitura, seus privilégios 

e Cristo, para melhor compreendermos a razão por que Cristo é 

designado como "o primogênito".  

 

PRIMOGENITURA                                        CRISTO 

1. O Primogênito gozava o direito     1. O domínio pertence ao Messias. 

de dominação, autoridade igual a          Gên. 49:10; Rom. 8:29. 
do Pai sobre os irmãos. Gên. 25:23;  

27:29. 

 

2. O primogênito tinha o privilégio    2. Cristo é sacerdote. Sal. 110:4; 

do sacerdócio. Núm. 3:12, 13; 8:18.       Heb. 5:6; 7:21; 4:14. 

 

3. O primogênito era herdeiro            3 Cristo é herdeiro de todas as   

    preferencial, com porção                  coisas. Heb. 1:2; Rum. 8:17. 

    superior aos demais. Deut. 21:17. 

 

Em Cristo se reúnem TODOS os privilégios da primogenitura. O 

domínio, a porção dupla da herança, respeitabilidade, sacerdócio, tudo 

isso foi atribuído a Jesus num sentido muito mais amplo e completo. Mas 

não que fosse primeiro filho.  

Convém lembrar que a palavra "primeiro." nos veio do latim 

"primus", (através de "primarium") e ela mesma, além de ser um número 

ordinal, tem também o sentido de eminência, distinção, privilégio, 

favorecimento, prestígio. O primeiro aluno da classe é o mais distinto, 

aplicado e sábio. O chefe de gabinete nos regimes parlamentaristas é 

chamado Primeiro Ministro. Quantos primeiros ministros houve, por 

exemplo, na Inglaterra? E ainda hoje, se elegerem um, continuará sendo 

chamado Primeiro Ministro, porque a palavra primeiro indica 

preeminência, sua função importante, sua autoridade, sem nenhum 

caráter ordinal.  



Radiografia  do  Jeovismo 169 

Que no latim "primus" tem sentido de importante, se comprova na 

expressão primus inter pares (o mais destacado entre os iguais).  

A expressão grega de Col. 1:15: "prototokos pares Ktiseis", PODE 

SER CORRETAMENTE TRADUZIDA: "O Senhor de toda a Criação", 

ou ainda "O Originador de toda a Criação", como a traduziu Erasmo 

(original: bringer forth). Isto é, primeiro autor, "produtor original".  

Importante: dizem as Escrituras em S. João 1:3: "Todas as coisas 

foram feitas por Ele [Cristo] e sem Ele NADA do que foi feito se fez". 

Vamos destacar esta última parte: "sem Ele [Cristo] NADA do que foi 

feito se fez". Vamos notar bem: "NADA se fez". "NADA FOI CRIADO 

sem Cristo". Então Ele mesmo NÃO FOI CRIADO, porque Ele criou 

tudo quanto foi criado, sem exceção de coisa alguma, de nada. Nada se 

fez sem Ele". A não ser que Ele Se criasse a Si próprio. Mas Deus é 

incriado; assim o Filho.  

A Bíblia diz em vários lugares "O unigênito Filho de Deus", mas 

em lugar algum diz "O primogênito Filho de Deus". Isso é importante, e 

destrói a infeliz e sacrílega tese jeovista.  

Para finalizar, em Rom. 8:29 aparece "primogênito" aplicada a 

Cristo, demonstrando de maneira inequívoca Sua preeminência e nunca, 

nem remotamente, a idéia de ser a primeira criatura feita por Jeová Deus. 

"A fim de que Ele seja o primogênito entre muitos irmãos". Não diz "dos 

irmãos", mas "entre muitos irmãos". Pode-se interpretar que Jesus é o 

primeiro nascido entre muitos irmãos?  

Meditem nisto, os sinceros!  

 

"O Princípio da Criação de Deus" 

 

Diremos agora mais sobre Apoc. 3:14 que, no grego está: "e arche 

tes ktiseos tou Theou". Querem os jeovistas que "Arche" signifique um 

começo. No entanto, eles próprios, na primeira edição "New World 

Translation of the Christian Greek Scriptures", assim verteram S. João 1:1 



Radiografia  do  Jeovismo 170 

– "Originalmente era a Palavra". "Arche" significa "origem", e o texto 

em lide porte ser corretamente traduzido "A origem da criação de Deus".  

A palavra grega "arche" também significa "autoridade, principado" 

em S. Luc. 2:20; "governo" em Tito 3:1 (forma verbal); "governadores" 

em S. Luc. 12:11. Não estaria errada também a tradução: "O autor da 

criação de Deus".  

Outra observação importante: a palavra grega "ktisis", traduzida por 

criação, tem nas Escrituras outros sentidos. Em II Cor. 5:17 e Gál. 6:15, 

por exemplo, refere-se à "criação espiritual", ao "novo homem" 

convertido, gerado pelo Espirito Santo através de Cristo. Com base neste 

fato, há intérpretes que afirmam que Apoc. 3:14 não se refere à criação 

original de todas as coisas, mas sim à restauração da criação de Deus 

pela obra redentora realizada pelo divino Filho encarnado.  

De qualquer modo, nem remotamente se deve inferir ser Cristo uma 

criatura, a primeira. Isto é perverter as Escrituras!  

 

Inferioridade do Filho 

 
"Cristo é inferior ao Pai, pois disse: 'Meu Pai é maior do que Eu'. Isto 

prova que não podem ser iguais em essência."  

 

O mesmo Jesus que disse: "(...) o Pai é maior do que Eu" também 

disse: "Eu e o Pai somos um". Se Cristo merece crédito quando faz a 

primeira declaração, também o merece quando faz a segunda. E o 

problema não se resolve pela negação de uma delas. Os jeovistas aceitam 

a primeira e distorcem a segunda, negando-a.  

Liminarmente diremos que estamos diante de um texto que fala da 

subordinação do Filho. E antes de prosseguirmos convém acentuar que a 

Divindade tem, por assim dizer, Sua economia própria, Seu governo, e 

nesta economia, também por assim dizer, Deus Pai representa o "chefe". 

Isto em certo sentido. Ele é que manda ou envia o Filho, e ordena ao 

Espírito Santo. Ora, estas palavras, ou ordens, digamos, são maneiras de 



Radiografia  do  Jeovismo 171 

dizer COISAS DIVINAS em palavras humanas. São modos de 

administrar que só podemos entender por comparação.  

Cristo que deixara a glória do Céu, temporariamente, assumindo a 

forma de Servo, estava na Terra numa relação de subordinação e 

dependência do Pai. Disse: "O Filho por Si mesmo não pode fazer coisa 

alguma, se o não vir fazer o Pai". S. João 5:19. Ora, Jesus não fazia, não 

porque "não podia", mas "porque não devia, pois não buscava Sua 

vontade, mas a do Pai" (S. João 5:30), e Sua comida era fazer a vontade 

dAquele que O enviou (S. João 4:34), Ainda no Getsêmani pediu que, se 

fosse possível, passasse dEle o cálice, mas que se fizesse a vontade do 

Pai e não a Sua (S. Mat. 26:39). Podia fazer, mas não devia. Foi 

obediente até á morte, e morte de cruz.  

Considerando-se bem o estado de humilhação de Cristo, na Terra, 

explicam-se os textos em que Ele parece ser inferior ao Pai ou Seu 

subordinado, Amas, no mesmo texto que estamos considerando, S. João 

5:19, Cristo remata: "Porque tudo quanto Ele [o Pai] faz, O FILHO O 

FAZ IGUALMENTE". E nesta última afirmação Ele Se considera tão 

poderoso quanto o Pai. Por conseqüência, quando afirma que o Filho, 

por Si mesmo, não pode fazer coisa alguma, não quer dizer que "não 

possa", mis tão-somente que "não deve", porque Sua glória depende de 

Sua obediência e submissão à vontade do Pai no plano da redenção do 

homem.  

Na condição de encarnado, Cristo era subordinado ao Pai, e esta 

relação entre ambos se pode ilustrar com o "disco solar" e seus "raios", 

ambos são da mesma essência, mas, num sentido, o disco solar é maior 

do que seus raios. Assim o Pai era "maior" do que o Filho. O disco solar 

e os raios são, por assim dizer, coisas separadas, mas que formam uma 

só coisa. O sentido de "maior" é apenas aparente, resultante da situação 

funcional e da perspetiva do disco e seus raios.   

Corretamente entendida a expressão "Meu Pai é maior do que Eu", 

encerra uma alta significação, pois somente coisas da mesma ordem de 

magnitude ou homogêneas podem ser comparadas. Nenhum homem ou 



Radiografia  do  Jeovismo 172 

ser angelical jamais poderia dizer: "Deus é maior do que eu", porquanto 

os criados e os não-criados são de ordens diferentes! São heterogêneos! 

Somente Cristo, mesmo como servo, podia estabelecer comparação com 

o Pai.  

Por este diapasão se aferem os demais textos relacionados com a 

subordinação ou humilhação do Filho, na Sua condição de homem.  

 

Procedência do Filho 

 
"A própria designação 'Filho DE Deus', 'Espírito DE Deus' indica 

procedência, derivação e, conseqüentemente, subalternidade. Por isso 
Filho e Espírito não podem ser Deus, porque derivam de Deus".  

 

Isto é um argumento sibilino, baseado em postulações gramaticais 

ocidentais. As Escrituras empregam essas expressões no sentido semítico 

ou oriental de identidade de natureza ao invés de dependência ou 

subordinação, ou melhor, subalternidade.  

O grande pesquisador, que foi Loraine Boettner, o confirma em A 

Trindade, página 64. Após exaustivas considerações de ordem filológica 

do espírito ocidental, conclui:  
"É, sem dúvida, a consciência semítica que está por detrás da 

fraseologia das Escrituras, e sempre que as Escrituras chamam a Cristo 
'Filho de Deus' AFIRMAM A SUA DIVINDADE VERDADEIRA E PRÓPRIA".  

Para ser Filho de Deus é preciso que Deus seja Seu Pai. Lemos em 

S. João 5:18: "Por isso os judeus ainda mais procuravam matá-Lo, 

porque também dizia que Deus em Seu próprio Pai, FAZENDO-SE 

IGUAL A DEUS". Quer dizer que a "filiação" significa "igualdade". 

Não subalternidade.  

O mesmo autor, à página 65 do citado livro, afirma:  
"Os judeus, de acordo com o uso hebraico da palavra, tiveram razão 

ao compreenderem que à pretensão de Jesus de ser o 'Filho DE Deus' 
era equivalente a afirmar que era igual a Deus, ou, simplesmente Deus".   



Radiografia  do  Jeovismo 173 

Invoquemos ainda a abalizada opinião do erudito Dr. Warfield, em 

Bible Doctrines, página 163:  

"Em linguagem bíblica, filiação é simplesmente semelhança: tudo 

quanto o Pai é, o Filtro o é igualmente. O termo 'Filho' afirma Sua 

igualdade com o Pai e não derivação. De igual modo, a designação 

'Espírito de Deus' (...) é simplesmente o nome executivo de Deus, ou 

seja, a designação de Deus do ponto de vista de Sua atividade, o que 

importa em identidade com Deus. (...) Lemos em I Cor. 2:10, 11 '(...) o 

Espírito penetra todas as coisas, ainda as profundezas de Deus'. O 

Espírito é, pois, o substrato da autoconsciência de Deus. (...) Numa 

Palavra, Ele é o próprio Deus na essência mais íntima do Seu ser".  

 

Poderoso e Todo-Poderoso 

 
"Cristo era um poderoso deus, mas não o Poderoso Deus Jeová, 

porque em Isaías 9:6, no hebraico, não há o artigo diante na declaração 
"poderoso". Portanto, não se refere a Jeová".  

 

Se isto fosse exato, o genial argumento dos jeovistas nos conduziria 

irremediavelmente ao biteísmo, ou seja, à existência de dois "poderosos 

deuses", o que seria o maior absurdo teológico. Porque:  

a) Em Isaías 10:21 se lê: "Os restantes se converterão ao Deus forte, 

sim os restantes de Jacó". Neste texto também NÃO HÁ o artigo 

hebraico. E no entanto refere-se a Jeová. Sabemos que, conforme Êxo. 

3:6, Jeová é o "Deus de Jacó", Portanto o Todo-poderoso. Pois bem, Isa. 

10:21 é o mesmo caso de Isa. 9:6.  

b) Em Jer. 32:18 se lê: "Tu és o grande, o poderoso Deus, cujo 

nome é Jeová dos Exércitos". Aqui há o artigo mas expressa a mesma 

idéia. Lemos em Miq. 5:2 que as origens de Cristo são DESDE OS 

DIAS DA ETERNIDADE.  

e) Afirmar que Cristo era um deus poderoso e Jeová é um Deus 

Todo-poderoso, é puro biteísmo, pois o próprio texto vital da seita diz: 



Radiografia  do  Jeovismo 174 

"Antes de Mim NENHUM DEUS se formou, e depois de Mim 

NENHUM HAVERÁ". Isa. 43:10. Não pode mesmo haver dois deuses. 

Nem um Todo-poderoso ao lado de outro apenas poderoso. Nem coisa 

alguma! Um Deus maior, criando outro menor. É inaceitável!  

d) Observe-se que em todos os textos citados, a palavra hebraica 

que designa "forte" ou "poderoso" é gibbor. El Gibbor, "Deus forte". 

Ora com artigo, ora sem ele, mas sempre designando o Deus de Jacó. A 

distinção que os jeovistas pretendem fazer não tem fundamento   

 

A União Pai-Filho 

 
Quando Jesus disse: "Eu e o Pai somos um", deu a entender que 

unidade não significa um em pessoa e substância, mas que Pai e Filho 
trabalham unidos em harmonia e unidade, que assim também os membros 
da igreja devem viver em unidade, isto é, que também "seja um".  

 

Primeiramente o texto de S. João 10:30, em que Jesus afirma, "Eu e 

o Pai somos um", NÃO ESTÁ na contextuação forçada pelos jeovistas, 

nem Jesus aí faz comparação alguma com unidade de membros de igreja. 

Ao contrário, ao dizer Ele estas palavras, imediatamente os judeus 

entenderam que Jesus Se igualava ao Pai, e tomaram em pedras para O 

apedrejar, e depois explicam o motivo: "pela blasfêmia, porque sendo tu 

homem, TE FAZES DEUS A TI MESMO". (Verso 33).  

Se Jesus aí "deu a entender" alguma foi precisamente o ser da 

mesma substância que a do Pai. É verdade que a palavra usada para 

designar "um" é, no grego, neutra, o que não pode significar ser Ele e o 

Pai uma única Pessoa. Nem dizemos nós que Cristo e o Pai são uma 

única Pessoa. São o mesmo Deus, mas duas Pessoas distintas. É verdade 

que, sendo integrante da Divindade, Jesus também afirmava Sua unidade 

com o Pai em vontade, propósito, objetivos, mas podemos dizer com 

segurança que o Pai Se achava detrás dos palavras e atos de Jesus, ou a 

recíproca, que Jesus Se achava à frente dos propósitos do Pai, e Ele 



Radiografia  do  Jeovismo 175 

reivindicou Sua Divindade. Pelo fato de em outra passagem das 

Escrituras, tratando de outro assunto, Jesus valer-Se da comparação de 

Sua unidade com o Pai para ilustrar a unidade dos discípulos, não se 

deve concluir que, no texto em tela, ocorra o mesmo. Isto é forçar as 

Escrituras a dizerem o que não dizem. Nem é honesta tal maneira de 

argumentar. A objeção, portanto, não procede.  

 

Dagon Também é Elohim 

 
Se os trinitaristas argumentam que o uso de Elohim com verbo 

singular significa que há mais de uma pessoa implicada, então a mesma 
coisa deve ser verdade quanto a Dagon, o deus-peixe, pois a ele também 
as Escrituras designam por Elohim.  

 

Já demonstramos a inexistência do chamado "'plural de majestade" 

na designação de Elohim, que é a forma plural de Elohá (Deus), mas a 

indicação de mais de uma Pessoa. A objeção acima não passa de 

argumento de fachada. Vamos pulverizar mais esta tolice.  

1. É verdade que elohim, palavra hebraica, é empregada, embora 

raramente, em relação a ídolos – como no caso do bezerro de ouro – a 

deuses pagãos, ou mesmo a atribuições pessoais. Contudo é um fato 

irrecusável que as particularidades do emprega de uma palavra nada tem 

a ver com o seu sentido profundo e natural nas Escrituras. Por exemplo, 

o termo "homem" tanto se emprega em relação a um santo como a um 

demônio. Nem por isso perde o seu valor se a aplicarmos a Cristo que 

era a perfeição humana. Com relação a Elohim, pelo fato, de, 

esporadicamente, ser aplicado a coisas ou a seres inferiores, não destrói o 

fato de designar a Divindade.  

Deus não repudiou este nome. Fica mal às "testemunhas" o 

quererem minimizar o termo Elohim, pois ele designa o próprio Jeová. 

Lemos em Deut. 6:4: "Jeová NOSSO ELOHIM é o único Jeová". Em 

outras termos, seja Elohim, seja Jeová, Deus é UM SÓ.  



Radiografia  do  Jeovismo 176 

Pela lógica vesga das jeovistas, poderíamos devolver-lhes assim o 

"argumento": Se Dagon, o deus-peixe, chamado elohim é um ídolo, 

Jeová, por ser Elohim, também é um ídolo. Daqui não há fugir!  

2. Embora em Gên. 1:1 se diga que "Elohim criou (bará) os céus e a 

Terra", lemos (v. 26) na criação do homem: "Disse Elohim: Façamos o 

homem à nossa imagem, à NOSSA SEMELHANÇA". Aqui o verbo 

aparece no plural, e no entanto a ação criadora era a mesma da do 

primeiro versículo do Gênesis. Ainda em Gên. 3:22, o mesmo Elohim 

diz: "Eis que o homem é como um de NÓS". Insistimos: por que este 

repetida pluralização de verbos e de pronomes?  

Elohim, quando aplicado a Deus envolve pluralidade de pessoas, 

como plural de Elohá. É a revelação de Deus, e preferimos crer nela a 

aceitarmos as distorções dos jeovistas.  

 

"No Princípio" 

 
A expressão "no princípio", como é usada nas Escrituras, quer dizer 

"em um começo".  

 

Aqui está outra tolice, que nem mereceria resposta. As 

"testemunhas" exploram muito a palavra "princípio". Querem que 

signifique um ponto de partida, e assim sendo, o Logos (Cristo) teve um 

começo, na época da Criação ou antes dela. Dizem que "o princípio da 

criação de Deus" se enquadra neste sentido. Já demonstramos o 

verdadeiro sentido dessa expressão, e se a analisarmos melhor veremos 

que o contexto apresenta um agente, o Amém, a Testemunha fiel e 

verdadeira para testemunhar esta criação, o que dá a Cristo o sentido de 

Principiador ou "primeira causa" dessa Criação.  

Para demonstrar a irrazoabilidade do argumento jeovista, basta 

atentar-se para o seguinte:  

Em Apoc. 21:6 a palavra "princípio" se aplica ao próprio Deus, 

portanto é descabido concluir que "Deus teve um princípio".  



Radiografia  do  Jeovismo 177 

Eis a comparação: Col. 1:18 "Ele [Cristo] é o princípio (...)". Apoc. 

21:5. 6: "Aquele que está assentado no trono [Deus, o Pai] disse-me: Eu 

sou (...) o princípio (...)".  

E há mais ainda: Em Apoc. 21: 6, Deus afirma ser o princípio "e o 

fim". E Apoc. 22:13, Cristo também afirma ser o princípio "e o fim" 

Seria curial concluir que tanto Cristo como Deus, o Pai tiveram um 

começo e terão um fim? Porque, para sermos coerentes, se "princípio" 

está em relação ao tempo, também o "fim" deverá estar.  

A expressão "no princípio", de S. João 1:1, não tem o sentido 

limitado que as "testemunhas" querem. En Archê (no grego) não tem 

artigo definido, contudo é definido no significado. E se aqui se 

empregasse o artigo, o sentido implicaria determinado espaço de tempo 

ou um princípio. Sem o artigo definido, porém, e em contexto com os 

versos de 1 a 3 a frase significa, sem dúvida, o mais remoto tempo que se 

possa imaginar, ou melhor, um tempo mesmo inimaginável, 

imensurável, não sujeito a uma época de fixação, mas antes da criação de 

todas as coisas (verso 3), antes de qualquer começo, isto é, o passado da 

eternidade, anterior mesmo ao "princípio" de Gên. 1:1, sem limite nessa 

precedência.  

 

Houve Encarnação? 

 

Não houve encarnação, mas mero nascimento carnal de Jesus. Para 

encarnar-Se não teria sido necessário nascer como criança, mas 

simplesmente assumir um corpo como o fez depois da ressurreição.  

 

Cristo, na verdade poderia ter vindo de várias maneiras, ou mesmo 

assumido um corpo adulto, mas as Escrituras revelam que ele Se 

encarnou. Não era mero nascimento carnal, porque se declara que fora 

gerado do Espírito Santo.  

E sobre a encarnação, diz a Bíblia em Heb. 1:5: "Pelo que, entrando 

no mundo, diz (...) CORPO ME PREPARASTE".  



Radiografia  do  Jeovismo 178 

Negar que Jesus veio em carne decorre da ignorância do verdadeiro 

sentido da expiação bíblica. Para redimir o homem, era necessário que o 

Filho de Deus Se tornasse homem no sentido completo, passando pela 

completa experiência humana, desde o nascimento até à morte. Tinha 

que desenvolver-Se "em estatura, sabedoria e graça diante de Deus e dos 

homens". Tinha de enfrentar as tentações, inclusive as da infância, da 

juventude e da adultez. Do contrário não seria uma Vítima humana 

perfeita no plano da Expiação.  

 

A Palavra "Religião" 

 
Não há na Bíblia a palavra "religião". A versão siríaca, em Tiago 

1:26 e 27 verte "adoração" em lugar de "'religião". Foi Satanás que 
inventou a religião.  

 

Isto denota crassa ignorância do assunto, pais em Tiago 1:26 e 27 

aparecem no original de versões mais autorizadas do que a siríaca:  

a) "therskos" – adj. Ocupado com observâncias religiosas. No NT, 

religioso, devoto, pio. (Harper's Analytical Greek Lexicon).  

b) "threskeia" – subs. Religião, piedade.  

Também em Atos 26:5 aparece threskeia no mesmo sentido de 

religião. Imaginem os leitores, neste último texto, se faria sentido dizer-

se: "... conforme a seita mais severa da nossa adoração" Portanto, não 

tem cabimento afirmar que "threskeia" signifique adoração.  

Em sua conhecida obra didática do grego do Novo Testamento, 

Taylor, em acurado estudo dos vocábulos, conclui, às páginas 264, 363 e 

378:  

"Threskos, threskeia (religiosus), de culto expressa em atos de 

ritual, cuidado em observar prescrições religiosas. Atos 26:5; Col. 2:18 e 

especialmente S. Tia. 1:26 e 27".  

"Serviço religioso e sem mácula diante de Deus e Pai é este: visitar 

órfãos e viúvas".   



Radiografia  do  Jeovismo 179 

"Threskeia é o termo geral de reverência pela piedade. (...) Em 

Atos 26.5 o culto externo se usa como nome de todo o sistema do 

judaísmo".  

Para indicar "adoração" o termo apropriado, no grego, seria 

"latreia". Tal, porém, não se dá no texto mencionado!  

 

Deus é Um Só 

 
Deus é um ser solitário, pois as  Escrituras dizem: "Ouve, ó Israel, 

Jeová, nosso Deus é o ÚNICO Jeová". Deut. 6:4. Não pode haver mais 
de UM Deus.  

 

Certo. Certíssimo. Não pode haver mais de UM Deus, e nós cremos 

que só há UM Deus, ao passo que os senhores jeovistas afirmam haver 

DOIS deuses, um maior (Jeová) que criou um deus interior (Jesus). São, 

portanto, dois deuses, não importa a "categoria" que inventam. A 

divergência, no fundo, é a seguinte' as "testemunhas" afirmam que Deus 

é uma unidade solitária, ao passo que as Escrituras revelam a Deus 

como uma unidade completa. Proclamam e a escritura hebraica diz, de 

fato, em Deut. 6:4: "Ouve, ó Israel, o Senhor nosso Deus é o único 

Senhor" ou, segundo o original: "O Senhor é um", e o fazem visando a 

combater a Trindade.  

Contudo, mais uma vez, o original desmascara a superficialidade 

deste recurso. No texto citado, a palavra "único, ou melhor "um' é echod, 

e NÃO INDICA uma "unidade absoluta" em muitas passagens através 

do Velho Testamento, e muitas vezes indica a "unidade composta", e isto 

constitui antes um argumento em favor da entidade da Divindade 

(Jeová).  

Por exemplo, em, Gên. 2:24 está "deixa o homem pai e mãe, e se 

une à sua mulher, tornando-se os dois uma só carne". No hebraico está 

bosor ECHOD. Por certo que isto não significa que no casamento os 

esposos se tornam uma pessoa, mas que se tornam um na unidade e, aos 



Radiografia  do  Jeovismo 180 

olhos de Deus, são considerados uma pessoa. Notemos bem que isto é 

verdadeira unidade, contudo não uma "unidade solitária", mas uma 

"unidade composta".  

Citemos outro exemplo. Os doze espiões que Moisés enviara a 

Canaã, voltaram trazendo um enorme cacho de uvas (hebr. eschol 

ECHOD). Núm. 13:23. Ora, desde que haveria centenas de grãos de uva 

nesta única haste, par certo não se tratava de uma unidade solitária ou 

absoluta, contudo a palavra echod é aí empregada para descrever o 

cacho. É conclusivo que as uvas eram consideradas uma no sentido de 

serem da mesma origem, o que prova tratar-se de uma unidade 

composta.  

Deus é uma "unidade composta". Lemos em Gênesis cap. 18 de que 

três varões visitaram Abraão na tenda sob os carvalhais de Manre. Dois 

deles eram anjos (Gên. 19:1), mas o terceiro se apresenta como Jeová 

Deus, nada menos de catorze vezes. Este terceiro visitante permaneceu e 

conversou com Abraão, e depois partiu. Mas com relação a Sodoma e 

Gomorra, diz: "Descerei e verei se, de fato, o que têm praticado 

corresponde a esse clamor que é vindo até a Mim; e, se assim não é, 

sabê-lo-ei". Gên. 18:21. E no verso 33, lemos: "Tendo cessado de falar a 

Abraão, retirou-Se Jeová."  

Abraão esteve face a face com Jeová, mas dizem as Escrituras (S. 

João 1:18): "Ninguém jamais viu a Deus: o Deus unigênito que está no 

seio do Pa [o Filho], é quem O revelou." Ninguém pode contemplar face 

a face o Pai, no seu resplendor, pois morreria fulminado, mas pode ver a 

Deus através da Segunda Pessoa da Trindade. Isto destrói a idéia da 

"unidade solitária". Com relação ao Pai, afirma Jesus: "Deus é espírito. 

(...) O adorem em espírito e verdade. (...) O Pai que me enviou (...) 

jamais tendes ouvido a Sua voz, nem vista a Sua forma". S. João 4:24; 

5:37.  

Quando lemos em Gên. 19:14: "Então Jeová fez chover enxofre e 

fogo DA PARTE DE JEOVÁ sobre Sodoma e Gomorra", a conclusão 

irreversível é esta: Deus, o Pai fez chover o fogo sobre as cidades, e 



Radiografia  do  Jeovismo 181 

Deus, o Filho, foi quem falou e comeu com Abraão e Sara. Duas 

pessoas, sendo ambas chamadas Jeová (Gên. 18:21; 19:24; conferir com 

Isa. 9:6 e Miq. 5:2) e ambas as Pessoas são UM (echod) com o Espírito 

Santo na "unidade composta": um só Deus. Deut. 6:4. É o que as 

Escrituras revelam.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 182 

ALTERAÇÕES  E  INOVAÇÕES  DOUTRINÁRIAS  
 

Com o repentino falecimento de Russel, o manto pontificial da 

Sociedade Torre de Vigia, foi, de bom grado, aceito por José Franklin 

Rutherford, apesar de ter de enfrentar alguma resistência de certas áreas 

do movimento. O antigo advogado da entidade era conhecido por "Juiz", 

pelo fato de ter exercido par algum tempo o cargo de juiz da Oitava Vara 

Judicial do Foro de Boonville (Eight Judicial Circuit Court of 

Boonville), no Estado de Missouri. Era um tipo imponente. Bem 

apessoado, altivo, usando colarinho alto "à Rui Barbosa", gravata 

borboleta, monóculo, bengala, quase sempre enfarpelado num fato 

escuro, dono de uma voz potente e bem entonada, era, de fato, uma 

personalidade insinuante.  

Contra ele, no entanto, pesam duas acusações sérias: a de uso 

excessivo de bebidas alcoólicas, e a de empregar linguagem dura e 

inconveniente, principalmente quando se encolerizava.  

Dois anos depois de empossado na suprema direção do movimento 

jeovista, foi preso e remetido à Penitenciária Federal de Atlanta por 

violação da chamada "Lei da Espionagem", ou como consta do Processo, 

"por aconselhar a evasão ao recrutamento militar durante a Primeira 

Grande Guerra". Foi solto em 1919, e soube capitalizar o episódio, 

retornando com ares de mártir e de herói.  

Rutherford não era menos enfatuado nem menos presunçoso do que 

Russell. Por exemplo, no livro Why Serve Jehovah? (Por que servir a 

Jeová?), página 62, ele declara, cheio de empáfia, ser o próprio 

"intérprete de Jeová para esta época" e que Deus designou suas palavras 

como "palavras que são a expressão do mandato divino". Aos que dele 

discordavam, ameaçava com a condenação, isto é, que "não 

sobreviveriam ao Armagedom".  

Russell havia elaborado uma complexa tabela profética para apurar 

a data da volta de Cristo, baseada nus medidas da Grande Pirâmide do 

Egito. Rutherford sempre havia concordado com o disparate, que fora 



Radiografia  do  Jeovismo 183 

reeditado na reimpressão do Studies in the Scriptures por ordem do 

mesmo Rutherford, mas apercebendo-se da fragilidade dessa fantasia, foi 

aos poucos lançando descrédito sobre ela, e em 1929, com grande alarde, 

anunciou que essa idéia devia ser definitivamente abandonada pelos 

seguidores de Jeová.  

Houve tremendo rebuliço nos arraiais russelitas. Mas Rutherford 

não admitia divergências. Era despótico, e nessa ocasião demonstrou 

mais uma vez sua dominação unipessoal. Ao denunciar o esquema 

"piramidal" de Russell, averbando-o de "frustrada tentativa de buscar a 

vontade de Deus fora das Escrituras", milhares, milhares mesmo de 

seguidores daquela teoria abandonaram o movimento devido às 

explosões coléricas do "Juiz" que os ameaçou de "sofrerem a destruição 

caso não se arrependessem e reconhecessem a vontade de Jeová expressa 

mediante a Sociedade de que ele era Presidente". Há menção deste fato 

no livro O Reino, página 14, escrito por Rutherford em 1933.  

Para impressionar seus adeptos com um sinal visível de que a 

Saciedade era autêntica representação divina na Terra, nesse mesmo ano 

J. F. Rutherford decide construir na Califórnia a riquíssima mansão 

denominada Bet-Sarim para ser futura morada dos fiéis da antigüidade 

ressuscitados, na mais desbragada exploração da credulidade pública de 

que se tem notícia. Para os leitores que não estejam muita propensos a 

crer neste absurdo, o fato é que dita mansão foi mesmo construída, e nela 

habitou e faleceu o "Juiz". Mas a melhor prova, achamo-la no transcrito 

do livro Salvação, páginas 275 e 276, editado pelos jeovistas:  
"Em San Diego, Califórnia, Estados Unidos, há um terreno pequeno, 

no qual, em 1929, construiu-se uma casa, que se conhece como Bet-
Sarim. As palavras hebraicas Bet-Sarim significam 'Casa dos Príncipes'; 
e o intento de adquirir essa propriedade e edificar a casa foi para que 
houvesse alguma prova tangível de que existem pessoas na Terra que 
acreditam em Cristo Jesus e em seu reino, crendo que os fiéis da 
antigüidade serão brevemente ressuscitados pelo Senhor, voltarão à 
Terra, e se encarregarão dos negócios visíveis da Terra. A escritura de 
Bet-Sarim está feita em nome da Watch Tower Bible & Tract Society, 



Radiografia  do  Jeovismo 184 

para ser usada presentemente pelo presidente da Sociedade e seus 
adjuntos, ficando depois disso para sempre à disposição dos 
Príncipes da Terra acima mencionados (...). Ela ali permanece como um 
testemunho ao nome de Jeová; e quando os príncipes voltarem, se 
alguns deles fizerem uso dessa propriedade, isso confirmará a fé e a 
esperança que induziu a edificação da Bet-Sarim".  

Sem comentários, a não ser dizer que os grifos são nossos.  

E Rutherford viveu plácida e nababescamente naquela riquíssima 

mansão. Por algum tempo manteve, in totum, as doutrinas de Russell, 

mas notando que muitas delas eram insustentáveis, foi introduzindo 

alterações. À guisa de exemplo, citamos a seguinte:  

Motivado pelo fato de, em 1914, não ter ocorrido o que Russell 

havia inicialmente profetizado no Vol. III de Studies in the Scriptures, de 

Russell, edição Brooklyn 1801, e reimpressa em 1910, à página 228 há a 

seguinte passagem:  
"Torna-se manifesto que o livramento dos santos terá de se realizar 

ANTES do ano de 1914. (...) Sobre quanto tempo ANTES de 1914 os 
últimos membros vivos do corpo de Cristo serão glorificados, não temos 
informações precisas".  

Pois bem! O mesmo trecho, no III Vol. de Studies in the Scriptures, 

de Russell, na edição de 1923, em plena era rutherfordiana, foi alterado e 

acha-se expressa nestes termos:  
"Torna-se manifesto que o livramento dos santos terá de se realizar 

logo DEPOIS do ano de 1914. (...) Sobre quanto tempo DEPOIS de 1914 
o último membro vivo do corpo de Cristo será glorificado, não temos 
informações precisas".  

Não vamos comentar. Apenas devemos dizer que os grifos e versais 

foram por nós acrescentados para realçar o contraste.  

O que Russell havia, de início, profetizado para 1914 era 

simplesmente o estabelecimento literal e material e visível do reino de 

Cristo, e a destruição deste mundo. Como nada disso ocorresse, então o 

próprio Russel ensaiou outra hipótese: de que em 1914 foi o fim 

cronológico do "tempo dos gentios". E assim, lançou a semente da idéia 



Radiografia  do  Jeovismo 185 

de que a profecia devia passar de um plano material para um plano 

espiritual. Rutherford, hábil advogado, aproveitou a idéia, desenvolveu-

a, deu-lhe novas roupagens, transformando-a em dogma da seita.  

No depoimento de William J. Schnell, ex-testemunha de Jeová, que 

por trinta anos esteve integrado no movimento russelita, "Russell 

organizara um gráfico denominado 'O Plano Divino Sobre as Eras' que 

apontava para 1914 como a data fatal do fim do mundo e da ascensão 

corporal de todos os santos que pertenciam à Torre de Vigia, datando daí 

também o começo da batalha do Armagedom".  

Ora, Rutherford resolveu modificar a interpretação dos 

"acontecimentos de 1914", formulando a seguinte doutrina até hoje em 

vigor entre os jeovistas:  
"Cristo Jesus, de fato, retornou à Terra em 1914, porém de maneira 

invisível, e em 1918 entrou subitamente no Seu templo. Essa segunda 
parte da 'profecia', Rutherford baseou nas Palavras de Mal. 3:1: "(...) de 
repente virá ao Seu templo o Senhor (...)".  

A informação é do ex-jeovista Schnell (Another Gospel, p. 9). 

Rutherford tanto ficou induzido pela idéia de que em 1914 despontara a 

era milenial e já era caminho para o final Armagedom que, em 1920, em 

seu famoso livro Milhões que Agora Vivem Jamais Morrerão, 

profetizou, sem a menor cerimônia, que no ano de 1925 Abraão, Isaque e 

Jacó e outros fiéis ressuscitariam fisicamente como representantes da 

nova ordem.  

Se os leitores não estão propensos a crer nesse disparate, aí vai a 

reprodução do que se acha à página 88 do citado livro:  
"A principal coisa a ser restaurada é a raça humana, restaurada à 

vida; e uma vez que outros textos da Escritura afirmam claramente que 
haverá ressurreição de Abraão, Isaque e Jacó além de outros fiéis da 
antigüidade, e que estes serão os primeiras favorecidos, podemos 
esperar que o ano de 1925 testemunhe a volta das fiéis homens de 
Israel do estado da morte, sendo ressuscitados e plenamente 
restaurados à perfeita humanidade, e tornados visíveis, representantes 

legais da nova ardem de coisas na Terra". – (Grifos nossos). 



Radiografia  do  Jeovismo 186 

E não é só. O mesmo disparate acha-se repetida nas páginas 

seguintes:  
"Podemos esperar confiantemente que 1925 assinale a volta de 

Abraão, Isaque e Jacó e as fiéis profetas da antigüidade. (...) Está a 
entrar a nova ordem e 1925 assinalará a ressurreição dos fiéis a 
dignatários de outrora e o início da reconstrução (...) é razoável concluir 
que milhões de pessoas agora na Terra nela ainda se acharão em1925. 
Então, baseados nas promessas salientadas na Palavra divina, podemos 
chegar à conclusão positiva e inquestionável de que milhões dos que 
agora vivem jamais morrerão". – Idem, pp. 89, 90 e 97.  

Desnecessário será dizer que tal não ocorreu.  

Em 1933 houve certa onda de perseguições contra as "testemunhas" 

(pois a partir de 1931 passaram a adotar a denominação de "testemunhas 

de Jeová" numa vã tentativa de apagar o ranço russelita do movimento). 

Reagindo violentamente, o "Juiz" desafiou o Papa ou qualquer purpurado 

da Igreja Romana a debater com ele o problema das "testemunhas". (Ver 

Religious Intolerance – Why? [Por que a Intolerância Religiosa?] p. 41).  

Ninguém o tomou a sério. Foi ignorado, e isso o deixava impaciente 

e nervoso, a proferir e gravar mensagens grosseiras e violentas. Não 

encontrando eco às suas pretensões, desafiou também o Concílio Federal 

das Igrejas de Cristo nos Estados Unidos (protestante) para um debate no 

rádio. A resposta foi o silêncio. Era como se não existisse o "Juiz" e suas 

fanfarronices!  

Em 1939, demitiu injustamente, por mera perseguição, o chefe do 

departamento legal das "testemunhas", Sr. Olin Moyle. O prejudicado, 

em represália, moveu ação de difamação contra Rutherford e contra 

vários membros da diretoria da Sociedade Torre de Vigia, e ganhou a 

ação no Judiciário em 1944 (dois anos após a morte de Rutherford, 

vitimado de câncer) e a Sociedade Torre de Vigia, com a pecha de 

caluniadora, teve de pagar a Moyle 25.000 dólares por perdas e danos.  

Sucedendo a Rutherford em 1941, empossou-se como Diretor da 

Sociedade Torre de Vigia o Sr. Nathan Homer Knorr, responsável pela 

Escola de Treinamento Missionário de Gilead (South Lansing, NY). 



Radiografia  do  Jeovismo 187 

Organizou a monumental concentração jeovista em agosto de 1958 no 

Yankee Stadium, onde se reuniram 252.000 pessoas (ver reportagem em 

"Seleções" de outubro de 1958).  

Knorr aceitou o russelismo em 1911, esteve no movimento nas 

fases de Russell e de Rutherford. Era empacotador de livros na sede da 

Sociedade em Brooklyn. Em 1932 tornou-se gerente geral dos escritórios 

de publicidade de Brooklyn. Em 1934 foi eleito membro da diretoria da 

Sociedade, até que em 1942 foi guindado à Presidência onde se mantém.  

E exatamente neste ano surgem as primeiras manifestações de uma 

nova doutrina, estranha ao próprio Rutherford. Cochichava-se nos 

corredores da sede da organização Torre de Vigia que a transfusão de 

sangue era proibida pela Bíblia. Pode-se afirmar, com segurança, que 

oficialmente a doutrina da "transfusão de sangue" entrou na teologia 

jeovista no dia 1.º de julho de 1945, quando pela primeira vez, o órgão 

da entidade, The Watch Tower, trata abertamente do assunto num artigo 

intitulado '"Santidade do Sangue", afirmando entre outros disparates que 

"a transfusão do sangue humano constituía violação do concerto de 

Jeová, mesmo quando está em jogo a vida do paciente".  

Isto levantou uma onda de protestos das associações médicas 

americanas. O noticiário dos jornais de várias partes do mundo acha-se 

repleto de episódios em que pacientes jeovistas morreram por não 

permitirem a transfusão salvadora. Preferem morrer, e também deixar os 

outros morrerem, mas não admitem a transfusão de sangue.  

Para finalizar, mais duas palavras ainda sobre o segundo presidente. 

A eleição de Rutherford, feita na base da cabala – segundo nos informa 

Paul S. L. Johnson, em "Merariism" (Vol. VI de Epiphany Studies in the 

Scriptures), deu origem a uma cisão na seita, da qual resultaram várias 

ramificações: "The Dawn Bible Students" (os "auroristas", dos quais 

encontramos alguns membros no Brasil), os "Epifanistas", a "Layman 

Home Missionary Movement" (Movimento Missionário Doméstico de 

Leigos) , "Standfast Movement" (Movimento da Posição Firme), "The 

Elijah Voice" (A Voz de Elias). Com exceção dos dois primeiros, os 



Radiografia  do  Jeovismo 188 

demais se diluíram. Os "auroristas" exercem grande atividade nos 

Estados Unidos, onde mantêm famoso programa radiofônico 

denominando "Frank and Ernest", ouvido em mais de 300 emissoras. 

Editam a revista "The Dawn" (A Aurora) com perto de 30.000 

assinantes. Mantêm quase intactos os ensinos de Russell, inclusive a 

teoria da "Pirâmide", e afirmam que Rutherford foi um usurpador da 

Sociedade Torre de Vigia, que desvirtuou a mensagem russelita, 

levando-a por novos e estranhos caminhos!  

Ainda sobre o temperamento de Rutherford, reproduzimos duas 

informações de Paul S. L. Johnson, no volume Merariism, em polêmica 

com o "Juiz", e que não foram contestadas. A primeira é sobre a 

truculência de Rutherford, escrita era 1917, após a posse no cargo. 

Trechos extraídos das páginas 71, 80, 81 e 82.  
"No dia 17 de Julho (...) deu-me o ultimatum: 'Daremos um jeito em 

você'. Disse-o tão irado, vociferando e gritando que podia ser ouvido a 
mais de 50 pés. (...) Os quatro irmãos que dissentiam dele por causa do 
controle da entidade estavam no Tabernáculo quando se chamou um 
soldado da polícia para expulsá-los de lá. (...)  

"No dia 27 de julho, na encerramento da reunião da 'People's Pulpit 
Association' (...) ele [Rutherford] extremamente irado, levantou-se, 
dizendo: 'Então será a guerra', querendo dizer que dali por diante estaria 
disposto a tudo, até à violência. (...)  

"Ficou exaltado e vociferou: "Você ocasionou rompimento na Igreja 
Britânica'. Repliquei-lhe que a culpa era dele. Ainda mais irado, gritou-me 
que abandonasse Betel [o local onde estávamos]. (...)  

"Retruquei-lhe que apelara para a Mesa (...) mas se ele exigia minha 
retirada, eu atenderia já. Nesta altura, ele perdeu completamente o 
autodomínio. Para fazer valer sua ordem, precipitou-se sobre mim, 
berrando: 'Ponha-se na rua'. Agarrando-me fortemente pelo braço, 
sacudiu-me com violência que quase me fez cair. Tal foi a violência 
do aperto em meu braço que, se eu não fosse musculoso, por certo, 
ele me teria esfolado ou produzido marcas negras e azuis no braço. 
Chamei a atenção das presentes para o fato de ele [Rutherford] estar 
empregando violência física contra a minha pessoa. O Sr. A. H. 



Radiografia  do  Jeovismo 189 

Macmillan, saltando ao lado dele, evitou que uma de suas mãos 
descesse sobre mim golpeando-me na cabeça, e conseguiu afastar a 
outra mão de Rutherford que segurava meu braço. Mas ele 
continuou me maltratando (...) deixei o cômodo, magoado por este 
exibição de truculência".  

E ainda da página 416 desse livro polêmico, escrito em plena era 

rutherfordiana, extraímos o seguinte sobre uma recaída espiritual do 

"Juiz":  
"Relatarei um incidente que é a chave parcial para revelar seu 

estranho procedimento desde 1916 [procedimento de Rutherford]: 
Quando ele e eu, em 1915, estávamos andando no hotel em que nos 
hospedamos, depois da última assembléia da Convenção de Oakland, 
Califórnia, ele, segurando-me pelo braço, começou a chorar. Indaguei-lhe 
a razão isso, e ele declarou ser o esfriamento de sua espiritualidade, 
dizendo mesmo que sua espiritualidade estava reduzida a zero. Pediu 
que eu lhe indicasse um meio de curar sua condição. Sabendo que a 
Verdade é o poder de Deus que opera em nós o querer e o fazer, 
perguntei-lhe se estudava diariamente os Volumes [refere-se aos 
volumes de Studies in the Scriptures] como o nosso Pastor [refere-se a 
Russell) recomendava. Respondeu que havia tantas coisas que lhe 
desviavam a atenção, que raramente tinha oportunidade de estudá-los".  

 

Apesar disso, dois anos depois, Rutherford assumia a direção 

mundial da Sociedade de Tratados Torre de Vigia! O livro Seja Deus 

Verdadeiro, pp. 215/6, afirma: "É verdade que (...) homens como (...) J. 

F. Rutherford participaram proeminentemente neste trabalho mundial 

como testemunhas de Jeová, assim como nos tempos antigos Jesus Cristo 

(...) e muitos outros participaram destacadamente no trabalho servindo 

por testemunha de Jeová".  

Esta comparação é, a nosso ver, sacrílega!  

 

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 190 

O  PRIMEIRO  LÍDER  
 

Quando se traz à baila a figura do fundador do movimento, os 

jeovistas procuram contornar os fatos mediante dois estratagemas: a) 

afirmar que os fatos imputados a Russell são invencionice dos 

"religionistas", ou b) que não se sentem hoje ligados a Russell e a seus 

ensinos.  

Ora, no presente trabalho evitaremos ao máximo os comentários. 

Deixaremos os documentos falarem por si. E o leitor que tire as 

conclusões.  

 

1.° Fato: O Divórcio do Corifeu Russelita 

 

Charles Taze Russell faleceu no dia 31 de outubro de 1916, em 

plena viagem num trem transcontinental, no Texas. Conforme seus 

últimos desejos, foi sepultado envolto num lençol que lembrava uma 

toga romana. A edição do dia seguinte (1.° de novembro de 1916) do 

jornal The Brooklyn Daily Eagle, publicou na seção de óbitos o 

noticiário do falecimento do líder, e uma biografia muito franca, 

contendo inclusive os fatos desabonadores.  

Citaremos literalmente os seguintes trechos alusivos ao seu 

divórcio. Após seis anos de separação, devido ao temperamento 

insuportável de Russell, a esposa pediu e obteve a divórcio.  

"Um ano depois de ter sido fundada a publicação The Watchtower, 

Russell consorciou-se com Maria Ackley em Pittsburgh. Ela se 

interessou par ele através de seus ensinos, e o ajudou a dirigir a Torre de 

Vigia. (...)  
"A Sociedade [Torre de Vigia] prosperou extraordinariamente sob a 

administração conjunta do marido e da esposa, mas em 1887 a senhora 
Russell abandonou o esposo. Seis anos depois, em 1903 ela propôs em 
juízo a separação. Foi obtida a sentença em 1906 depois de sensacional 
depoimento, e o 'pastor' Russell foi repreendido pelos tribunais.  



Radiografia  do  Jeovismo 191 

"Houve muito litígio desfavorável à pretensão do 'pastor', 
concernente à ação de alimentos contra ele intentada pela esposa, até 
que em 1909 foi fixado o pagamento de US$ 6.036 para a senhora 
Russell".  

O tribunal, condenando o 'pastor', aceitou os motivos apresentados 

contra ele, a saber, "orgulho, egotismo, prepotência e conduta imprópria 

para com outras mulheres".  

Quando, em 1913, Russell fora outra vez condenado pelos tribunais 

como "perjuro", na ação contra Ross, um dos fatos que contribuíram para 

isso foi ter jurado ao promotor público Staunton que jamais a esposa se 

divorciara dele, e nem fora condenado na ação de alimentos. Contudo 

uma fácil devassa no foro pôs à calva sua mentira, e foi forçado a 

confessar o divórcio e os alimentos que teve de pagar à ex-esposa. Tudo 

isto se encontra na parte final do processo de difamação que Russell 

moveu a Ross, arquivado na Alta Corte de Ontario.  

 

2.° Fato: As Pregações Fantasmas 

 

Em 1912, Russell decide empreender uma viagem missionária ao 

redor do mundo, precedido de grandes alardes publicitários. Um jornal 

secular que jamais o poupava, investigou a excursão do líder em terras 

além-mar. E na edição de 19 de fevereiro de 1912, o The Daily Brooklyn 

Daily Eagle, à página 18, publica extensa reportagem com os seguintes 

títulos e subtítulos:  

"OS IMAGINÁRIOS SERMÕES DO 'PASTOR' RUSSELL – RELATÓRIOS 

IMPRESSOS DE DISCURSOS EM TERRAS ESTRANGEIRAS, QUE JAMAIS 
FORAM PROFERIDOS – CITAMOS COMO EXEMPLO O DISCURSO 

'PROFERIDO' EM HAVAÍ".  

Reproduzimos os seguintes trechos:  
"[Russell] está pregando sermões a auditórios imaginários nas ilhas 

tropicais, e completando suas 'acuradas pesquisas' em termos 
missionários na China e no Japão, detendo-se poucas horas em cada 
país. (...)  



Radiografia  do  Jeovismo 192 

"Pôs sua tipografia a trabalhar a fim de imprimir, com antecipação, 
sua literatura que, em grandes quantidades, são enviadas a todos os 
lugares onde o pregador tenciona visitar. A seguir, comprou espaço em 
muitos jornais americanos para, como matéria paga, serem divulgados 
seus sermões imaginários.  

"Deixando a Costa do Pacífico, sua primeira parada foi em Honolulu. 
E lá – coisa prodigiosa! – os jornais cujo espaço havia sido comprado 
para publicarem matéria paga, estamparam longos despachos que 
apresentavam os discursos do 'pastor'.  

"O jornal local publicou, como matéria paga, um artigo que assim 
começava: 'A Comissão de Estudantes Internacionais da Bíblia' 
(Investigação de Missão Estrangeira) fez alto em Honolulu para 
observações. O Pastor Russell, Presidente da Comissão, proferiu um 
discurso público, diante de um grande auditório que o ouvia atentamente. 
Num trecho da sermão, o 'pastor' alude à ilha como sendo o 'Paraíso do 
Pacífico'. Disse textualmente: 'Observo vosso clima maravilhoso e tudo o 
mais que contribui para formar essa semelhança de Paraíso'.  

"A verdade é que o 'pastor' Russell jamais falou na ilha de 
Honolulu durante as poucas horas que o navio ali se deteve para 
abastecer-se de carvão. (...)  

"O diretor deste jornal escreveu ao redator do Hawaiian Star que 
circula em Honolulu, interessado em apurar a veracidade dos fatos, e eis 
literalmente a resposta:  

'Em resposta à sua indagação de 19 de dezembro a respeito do 
Pastor Russell, cumpre-me informar que ele esteve aqui por algumas 
horas juntamente com a Comissão de Estudantes da Bíblia (...) mas não 
proferiu nenhum sermão como fora anunciado. – Walter G. Smith, redator 
do Star'."  

Diga-se, de passagem, que a carta final foi estampada em clichê. A 

publicação prossegue, referindo-se à estada de Russell em Tóquio. Um 

jornal local, cujo título traduzido é "Crônica Semanal do Japão" (Japan 

Weekly Chronicle), na edição de 11 de janeiro, reclama que a redação do 

jornal, por semanas a fio, fora assediada pelos agentes de Russell e sua 

literatura "como se aquele reverendo e seus asseclas constituíssem uma 

companhia teatral secular".  



Radiografia  do  Jeovismo 193 

Depois de publicar a chegada de Russell a Tóquio, a pregação de 

um sermão sobre o destino dos mortos, e a volta para a China, tudo 

escrito em tom de blague, conclui seriamente: "A verdade é que toda 

essa expedição não passou de tremendo ardil publicitário". Nada houve 

de real!  

E no famoso processo do chamado "trigo milagroso", que Russell 

perdeu nos tribunais, também "foi provado que, em muitos casos, os 

sermões nunca foram proferidos nos lugares referidos".  

 

3.° Fato: A Fraude do Chamado "Trigo Milagroso" 

 

Em 1913 ocorre o escândalo do "trigo milagroso". Do jornal The 

Brooklyn Daily Eagle, de 1.° de novembro de 1916, extraímos o 

seguinte:  

"A publicação de Russell, The Watchtower anunciava sementes de 

trigo à venda por um dólar a libra-peso. Foi denominado 'O Trigo 

Milagroso', e garantia-se que produzia dez vezes mais do que qualquer 

outra espécie de trigo. Havia outras pretensões em favor desse trigo, e os 

adeptos eram aconselhados a comprar as sementes, de vez que o 

resultado financeiro seria revertido para a Torre de Vigia e aplicado na 

publicação dos sermões do 'pastor'.  

"Por ter este jornal publicado os fatos acerca dessa nova aventura 

russelita, inclusive estampando uma charge a respeito do 'pastor' e seu 

'trigo milagroso', o senhor Russell nos moveu uma ação de calúnia, 

exigindo uma indenização de cem mil dólares.  

"No processo, os peritos do Governo examinaram o trigo pelo qual 

se cobrava um dólar a libra-peso, e eles foram arrolados como 

testemunhas principais na sessão de instrução e julgamento, o que 

ocorreu em janeiro de 1913. Ficou patenteado que o chamado 'Trigo 

Milagroso', nos testes realizados, era de padrão ordinário. Assim o 

afirmou o laudo dos peritos. Este jornal ganhou a questão nos tribunais".  

 



Radiografia  do  Jeovismo 194 

4.° Fato: O Controle Financeiro da Organização 

 

No decorrer do processo do "trigo milagroso", foi levantada a 

questão do controle financeiro do império russelita. O citado jornal 

Eagle que acompanhava a tramitação do processo, sendo ele uma das 

partes em juízo, publica em sua edição de 25 de janeiro de 1913, à p. 16, 

relatórios financeiros da Sociedade Torre de Vigia, elaborados pelo 

secretário-tesoureiro Van Amberg. Por eles fica evidenciado que Russell 

manejava os fundos da organização sem ter que prestar contas a quem 

quer que fosse. Pressionado em juízo, Van Amberg declarou: "A 

ninguém temos que dar conta de nossos gastos. Somos responsáveis 

somente para com Deus".  

Ainda quando da ação de divórcio de sua esposa ficou comprovado 

que as atividades religiosas de Russell se espraiavam através de 

sociedades subsidiárias. Afirmava o Eagle, o jornal processado por 

Russell:  
"Toda a riqueza que fluía para ele, provinda dessas sociedades, 

estavam sob o controle único de uma original sociedade por ações e na 
qual o 'pastor' mantinha US$ 990 dos US$ l.000 de capital. Os US$ 10 
restantes figuravam como pertencendo a dois adeptos seus".  

Isto quer dizer que Russell controlava a Sociedade Torre de Vigia 

possuindo 99% das ações, e portanto qualquer contribuição à Sociedade 

era na verdade praticamente para ele.  

 

5.° Fato: O Conhecimento da Língua Grega 

 

Em 1912, um pastor batista de nome J. J. Ross publicou um folheto 

denunciando as heresias russelitas, dando ênfase no despreparo e à falta 

de idoneidade de Russell. Este contratou o "juiz" J. F. Rutherford (que 

depois seria seu sucessor na direção do russelismo), como seu advogado 

e moveu uma ação de calúnia contra Ross. Russell foi desafiado pelo 

advogado de Ross a provar que tinha credenciais de ministro religioso 



Radiografia  do  Jeovismo 195 

bem como conhecimentos humanísticos. Russell jurara sobre a Bíblia 

dizer a verdade, só a verdade  e nada senão a verdade, conforme a 

tradicional praxe dos tribunais estadunidenses. Afirmou que era pastor 

ordenado, e conhecia o Grego.  

Perdeu a ação em juízo e foi condenado oficialmente como perjuro. 

(Réu por falsidade à fé jurada). Na memorável sessão de março de 1913, 

o Supremo Tribunal de Ontário deu ganho de causa a Ross. Nos arquivos 

daquela Suprema Corte há o processo em cuja capa se pode ler: "C. T. 

Russell contra J. J. Ross" – Ação: Calúnia – Julgado 17 de março de 

1913. "No Bill" –  

Uma das peças dos autos registra o interrogatório a que o Promotor 

Staunton submeteu Russell, no que tange ao alardeado e jurado 

conhecimento de Grego. Ei-lo transcrito ipsis literis:  

Pergunta (Promotor Staunton) – "O senhor conhece o alfabeto 

grego?"  

Resposta (Russel) – "Sim".  

Pergunta (Staunton) – "O senhor pode me dizer os nomes destas 

letras que o senhor vê?"  

Resposta (Russell), hesitante - "Algumas delas (...) talvez eu possa 

me enganar em algumas delas".  

Pergunta (Staunton) – "O senhor quer me dizer os nomes destas 

letras no alto da página, da página 447 que tenho aqui?  

Resposta (Russell) – "Bem, não sei se serei capaz".  

Pergunta (Staunton) – "O senhor pode me dizer que letras são 

estas? Olhe bem para elas, e veja se pode dizer".  

Resposta (Russell) – "Estou em dificuldade (...) (neste ponto foi 

interrompido)".  

Pergunta (Staunton) – "O senhor está familiarizado com a língua 

grega?"  

Resposta (Russell) – "Não".  

Dispensa comentários!  

 



Radiografia  do  Jeovismo 196 

6.° Fato: A Questão da Ordenação Pastoral 

 

Tendo jurado perante a autoridade judiciária que era pastor, passou 

por maus bocados durante o julgamento. Do mesmo processo, extraímos 

o seguinte tópico de interrogatório:  

Pergunta (o advogado de Ross) – "É verdade que o senhor nunca 

foi ordenado Pastor?"  

Resposta (Russell) – "Não é verdade".  

A esta altura, o promotor Staunton solicita do magistrado permissão 

para formular uma pergunta direta ao interrogado, e faz a seguinte:  

Pergunta (Promotor Staunton) – "Veja bem: o senhor nunca foi 

ordenado por um bispo, um clérigo, um presbitério, um concílio, ou por 

uma corporação de homens vivos?"  

Resposta (Russell), depois de longa pausa) – "Nunca fui".  

 

Perdeu em juízo, com a pecha de "perjuro". Interessante é notar que 

o homem cuja doutrina fulmina os governos constituídos como 

organização de Satanás, tenha em sua vida pedido abrigo nas cortes de 

justiça, movendo processos contra todo o mundo, e sempre perdendo!  

Para finalizar, reproduzamos uma declaração que se encontra no 

livro Seja Deus Verdadeiro, pp. 215 e 216:  

"É verdade que, desde o século dezanove, homens coma C. T. 

Russell (...) participaram proeminentemente neste trabalho mundial 

COMO TESTEMUNHAS DE JEOVÁ, assim como nos tempos antigos, 

Cristo Jesus, Paulo, João o Batista, Moisés, Abraão, Noé, Abel e muitos 

outros participaram destacadamente no trabalho servindo POR 

TESTEMUNHAS DE JEOVÁ". – (Grifos e versais acrescentados, para 

darem ênfase).  

As conclusões ficam a cargo dos leitores.  

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 197 

A  CARGA  INCÔMODA  
 

O trêfego C. T. Russell escreveu seis volumes doutrinários 

denominados Studies in the Scriptures [Estudos nas Escrituras], que 

deviam ser considerados como oráculo divino. Que o autor 

arrogantemente colocou sua produção humana acima da Bíblia é um fato 

que os atuais seguidores da seita procuram negar categoricamente. No 

entanto aqui está a prova irrefragável: um artigo da autoria do próprio 

Russell publicado em The Watchtower [A Torre de Vigia] de 15 de 

setembro de 1910, à p. 208, do qual destacamos e reproduzimos o 

seguinte tópico:  
"Se os seis volumes de Studies in the Scriptures constituem 

praticamente a Bíblia arranjada em tópicos comprovados com textos 
bíblicas, poderíamos com propriedade denominar os volumes "A Bíblia 
Numa Forma Lógica". Ou seja, não são comentários da Bíblia, mas são 
praticamente a própria Bíblia. Além disso, vimos não só que as 
pessoas não podem compreender o plano de Deus estudando a 
Bíblia de ver si, mas também que se alguém deixar de lado o Studies in 
the Scriptures mesmo depois de os ter usado, depois de ter-se 
familiarizado com eles, depois de os ter lido por dez anos – se essa 
pessoa os deixa de lado ou os passa por alto, e vai à Bíblia somente, 
embora a tenha entendido por dez anos, a nossa experiência mostra que 
dentro de dois anos ele cai em trevas. Por outro lado, se ele apenas leu 
o Studies in the Scriptures e suas referências, e não tenha lido sequer 
uma página da Bíblia, ELE ESTARÁ NA LUZ no fim de dois anos, 
Porque terá a luz das Escrituras". (Grifos e versais acrescentados para 
darem ênfase).  

 

Sem comentários!  

 

Tão gritantes são os aspectos negativos do pioneiro russelita, que as 

atuais "testemunhas de Jeová", não podendo fugir à evidência 



Radiografia  do  Jeovismo 198 

esmagadora das fatos, enveredam por outro caminho: procuram negar 

sua relação com Russell. Dizem hoje:  
"Não somos 'russelitas', pois não seguimos a Charles T. Russell ou 

qualquer outro homem imperfeito. Um exame sincero de nossa literatura 
atual logo revelará que ela difere daquela de Russell, apesar de ter sido 
ele o primeiro presidente da nossa sociedade". – (Trecho de uma carta 
enviada por Nathan H. Knorr, atual presidente da Sociedade Torre de 
Vigia ao Sr. Norman H. Klann, co-autor do livro Jehovah of the Watch 
Tower). 

 

Uma declaração mais explícita temo-la na revista AWAKE 

(Despertai), de 8 de maio de 1961, página 26:  
"(...) mas quem está pregando o ensina do Pastor Russell? 

Certamente não as Testemunhas de Jeová! Elas não podem ser 
acusadas de o seguir, pois NEM O CITAM COMO AUTORIDADE nem 
publicam nem distribuem os escritos dele".  

 

Tudo isto nada mais é do que um esforço desesperado para se 

desembaraçarem de uma carga incômoda e comprometedora, como 

veremos. É como tapar o Sol com a peneira. Com este expediente 

querem enganar seus semelhantes. E vamos mostrar que assim é, 

alinhando alguns fatos indesmentíveis:  

1. A obra fundamental dos jeovistas Seja Deus Verdadeiro, diz à 

página 214 que, na fase moderna, as "testemunhas" começaram em 1872 

com a classe bíblica instituída por Russell. E à página 215 e 216 afirmam 

categoricamente que Russell era "'testemunha de Jeová".  

2. J. F. Rutherford, o sucessor de Russell na chefia da seita, fora por 

este contratado como procurador da Sociedade Torre de Vigia.  

3. A atual revista que eles editam "Torre de Vigia, Anunciando o 

Reino de Jeová" (nome em português) é mera sucessora da "Revista 

Torre de Vigia de Sião" (nome em português) fundada em 1870 por 

Russell.  



Radiografia  do  Jeovismo 199 

4. A própria organização, a Sociedade Torre de Vigia (em inglês 

Watchtower Bible and Tract Society) é simples sucessora da Zion's 

Watchtower Tract Society (antigo nome da mesma sociedade) fundada 

por Russell em 1884.  

5. As doutrinas ensinadas por Russell sobre a Trindade, a Pessoa de 

Cristo, a Ressurreição de Cristo, a Volta de Cristo, o Inferno, 

especialmente a famosa Cronologia profética de 1914, e outras são 

exatamente as mesmas hoje ensinadas pelos jeovistas.  

6. A sede da organização em Brooklyn é ainda do tempo de Russell 

que para lá a transferiu em 1908.  

7. Os volumes escritos por Russell denominados Studies in the 

Scriptures, após sua morte foram reeditadas em 1923 por ordem de 

Rutherford apenas oito anos antes de a seita sentir necessidade de mudar 

sua denominação para "testemunhas de Jeová".  

8. Nos funerais de Russell, o "Juiz" Rutherford fez inflamado 

discurso diante do cadáver do pioneiro, com frases elogiosas ao "caro 

irmão Russell, fiel até à morte". Disse textualmente:  
"Nosso irmão não dorme na morte, mas foi instantaneamente 

transformado da natureza humana para a divina".  

Com isso quis dizer que Russell era dos 144.000 do reino celestial.  

9. Quando Russell morreu não houve legado, nem alteração, nem 

dissolução no que tange à Sociedade, mas apenas mudança de chefia, o 

que ocorreu em 1916. Rutherford, o novo chefe, vendo que o movimento 

se comprometia com a má repercussão da vida de Russell decide, em 

convenção, quinze anos depois, mudar o nome da seita para 

"testemunhas de Jeová", visando desfazer a pecha de russelitas.  

10. Em 1923, Rutherford escreveu um folheto de 50 páginas, 

intitulado World Distress – Way and Remedy (Angústia do Mundo – Por 

quê, e o Remédio). Nesse trabalho O 'PASTOR' RUSSELL É CITADO 

nada menos que dezesseis vezes; há doze referências elogiosas no livro 

Studies in the Scriptures, de autoria de Russell, e as seis páginas finais 



Radiografia  do  Jeovismo 200 

fazem propaganda daqueles volumes que ainda eram considerados 

oráculo divino.   

11. O mesmo Rutherford em outro folheto publicado em 1925, 

intitulado Comfort for the People. Ali cita a cronologia profética de 1914 

concebida por Russell, como válida e correta. Nas quatro páginas finais 

desse panfleto, recomenda os livros de Russell e faz propaganda deles.  

12. Em 1927 (apenas 4 anos antes de decidirem mudar o nome da 

seita para "testemunhas de Jeová") a Sociedade Torre de Vigia publicou 

o célebre livreto "Criação", da autoria de Rutherford, do qual difundiram 

milhões de exemplares. Dele reproduzimos o seguinte trecho:  
"A segunda presença de Cristo data de cerca de 1874.   
"A partir dessa época, muitas das verdades por muito tempo 

obscurecidas pelo inimigo, começaram a ser restauradas para os cristãos 
sinceros.  

"Como Guilherme Tyndale foi usado para chamar a atenção do povo 
para a Bíblia, assim o Senhor usou Charles T. Russell para chamar a 
atenção da povo para uma compreensão da Bíblia, especialmente 
daquelas verdades que foram subtraídas pelas maquinações do diabo e 
seus agentes. Visto então ser a tempo exato de o Senhor restaurar estas 
verdades, Ele usou Charles T. Russell para escrever e publicar livros 
conhecidos como Studies in the Scriptures pelas quais as grandes e 
fundamentais verdades do plano divino são esclarecidas. Satanás tem-se 
esforçado ao máximo para destruir estes livros porque eles explicam as 
Escrituras. Assim como a versão da Bíblia feita Por Tyndale foi destruída 
pelo clero, assim o clero em várias partes da terra tem recolhido milhares 
de volumes de Studies in the Scriptures, queimando-os publicamente. 
Esta impiedade, porém, apenas serviu para anunciar a verdade do plano 
divino".  

13. Na edição de 15 de julho de 195U, The Watchtower, p. 216, cita 

o "pastor" Russell como uma autoridade no que refere à sua cronologia 

dos 2.520 anos da dominação dos gentios, os quais, segundo os cálculos 

de Russell, terminariam em 1914. E citam, nesse artigo, reprodução do 

texto da mesma revista datada de 1880, quando o redator-chefe da 

publicação era o próprio Russell.  



Radiografia  do  Jeovismo 201 

14. A Sociedade Torre de Vigia publicou em 1953 um panfleto 

intitulado "Testemunhas de Jeová – Comunistas ou Cristãos?" Citam 

cinco rezes os escritos do pastor Russell, mencionando inclusive dois 

livros dele.  

15. The Watchtower de 1.º de outubro de 1953 cita o volume IV, 

página 554 do livro Studies in the Scriptures de Russell como argumento 

válido.  

 

Certamente há outras fontes de informação de que não podemos nos 

valer, devido às limitações de nossas pesquisas. Mas a que aí está é mais 

do que suficiente para provar, acima de qualquer controvérsia, os elos 

indissolúveis RUSSELL-RUTHERFORD no movimento jeovista. E 

estes se ligam a KNORR (atual papa do jeovismo) numa sucessão 

ininterrupta.  

Os sucessores apenas acrescentaram novas aspectos doutrinários ao 

arcabouço de Russell. Nada mais! Mas são todos vinho da mesma pipa, e 

o movimento é um só. Todos se fundem no mesmo ideário religioso 

ariano. Par mais que tentem jamais se livrarão da marca do russelismo, 

pois a ela se acham umbilicalmente ligados. Uma herança irremovível!   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Radiografia  do  Jeovismo 202 

BIBLIOGRAFIA  
 

The New World Translation of the Christian Greek Scriptures 
(Watch Tower Bible and Tract Society), Edição de 1951.  

The New World Translation of the Hebrew Scriptures (Watch 

Tower Bible and Tract Society), Vol. 1, 1953.  

Tradução Novo Mundo das Escrituras Gregas Cristãs (Edição 

Brasileira), 1863.  

Seja Deus Verdadeiro (Edição de 1952).  

A Verdade Vos Tornará Livres, Edição de 1946 (International Bible 

Students Association).  

Studies in the Scriptures, volumes I, II e III (o primeiro em castelhano 

"El Plan de Las Eras", Biblioteca Municipal de São Paulo, o 

segundo e terceiro volumes em inglês, sendo o II propriedade do 

Professor Elemer Hasse e a III do missionário E. H. Harris, 

gentilmente cedidos). Estes livros são da autoria de Russell. As 

demais citações (dos volumes IV-VIII) foram de segunda mão.  

Criação, J. F. Rutherford, edição de 1837 (Associação Internacional 

dos Estudantes da Bíblia).  

Milhões que Agora Vivem Jamais Morrerão, J. F. Rutherford, 

edição de 1923.  

Thirty Years a Watch Tower Slave, William J. Schnell.  

Outro Evangelho (opúsculo) W. J. Schnell (I. B. Regular).  

Vida Eterna na Liberdade dos Filhos de Deus – 1986.  

You May Survive Armageddon into God's New World (Watch 

Tower) – 1955.  

Eis que Faço Novas Todas as Coisas (Torre de Vigia), opúsculo, 

1959.  

Vivendo em Esperança de um Justo Novo Mundo (Torre de Vigia), 

opúsculo, 1963.  

Awake (revista) diversos números.  



Radiografia  do  Jeovismo 203 

The Brooklyn Daily Eagle (fotocópias de edições de 1913, Jan. 1, pp. 

l e 2; Jan. 22, p. 2; jan. 23, 24, p. 3; jan. 25, p. 16; jan. 27, p. 3; jan. 

28, p. 2; jan. 29, p. 16. Também do suo 1912, fev. 19, p. 18; 1916, 

nov. l, coluna "obituário".) Emprestadas gentilmente pelo 

missionário E. H. Harris.  

Religious Intolerance – Why?, I. F. Rutherford, 1932.  

World Distress – Why and Remedy, J. F. Rutheford, 1823.  

Comfort for the People, opúsculo, I. F. Rutherford, 1935.  

The Watchtower (Announcing Jehovah's Kingdom), revista, vários 

exemplares, e algumas fotocópias.  

Jehovah of the Watchtower, Martin & Klann, 5.° edição, 1959.  

Jehovah's Witnesses. Walter R. Martin, edição de 1957.  

The Emphatic Diaglott, Interlinear Greek-English Translation of 

the New Testament, edição da Watchtower Bible and Tract 

Society.  

A Torre de Vigia, revista, vários números.  

A Sentinela, exemplares antigos.  

Despertai, vários números.  

A Bíblia Sagrada, várias traduções.  

Velho Testamento, em hebraico, duas edições, uma de Norman 

Henry Snaith, Londres, e outra editada por Rudolf Kittel, Stutgart, 

Alemanha.  

Gramática Elementar da Língua Hebraica, Guilherme Kerr, 1948.  

Dicionário Hebraico-Português, Sábado Dinotos.  

An Introduction to the Hebrew Grammar, A. B. Davidson, 1927.  

Beginners of the Greek New Testament, William H. Davis.  

Beginner's Greek Book, Benner and Smith.  

Gramática Grega, A. Freire.  

Noções da Língua Grega, Arnaldo de Souza Pereira.  

First Greek Book, J. W. White.  

Introdução ao Estudo do Grego do Novo Testamento Grego, W. C. 

Taylor.  



Radiografia  do  Jeovismo 204 

Dicionário Grego-Português, Isidro Pereira S. J.  

Analytical Greek Lexicon, Harper.  

An English Greek Lexicon, C. D. Younge.  

The Septuagint LXX Translation, em dois volumes, Stutgart, 

Alemanha, edição de 1949.  

Thayer's Greek English Lexicon of the New Testament, N. York, 

1889 (editado por American Book Company).  

A Critical and Exegetical Commentary on the Gospel of St. John, 

J. H. Bernard.  

A Grammar of the Greek New Testament on the Light of History, 

Dr. A. T. Robertson, 3.ª edição (N. York).  

The New Testament in Greek, D. E. Nestle.  

The New Testament in the Original Greek, Wescott and Hort 

Macmillan), edição de 1943.  

Why Serve Jehovah?, opúsculo, J. F. Rutherford, 1933.  

O Logos Eterno, Sabatini Lalli, Confederação Evangélica do Brasil, 

edição de 1960.  

The Seventh-Day Adventist Bible Commentary, (em 7 volumes).  

Systematic Theology, A. H. Strong (em 3 volumes).  

Greek English Lexicon, Lidell and Scott.  

The Epistles of St. Paul, Arthur S. Way, edição de 1931.  

Epistles to New Churches, G. B. Phillips, edição de 1948.  

Russellism Unveiled, W. Edward Biederwolf.  

A Pessoa de Cristo, G. C. Berkouwer (Aste, São Paulo), 1964.  

Merariism (Epiphany Studies in the Scriptures). Paul S. L. Johnson, 

edição de 1938.  

Estudando a Bíblia com os Originais Hebreus e Gregos, Bernardo 

Castex C., edição de 1965.  

The Triune God, Dr. C. Normam Bartlett.  

The Trinity, L. Boettner.  

A Doutrina da Trindade (enfeixando os trabalhos de L. Boettner, e 

Benjamim Warfield), edição portuguesa.  



Radiografia  do  Jeovismo 205 

A Doutrina da Trindade no Velho Testamento, Antônio Neves 

Mesquita, edição de 1956.  

Beyond the Personality, C. S. Lewis.  

Dicionários Bíblicos, diversos.  

Concordâncias, diversas.  

O Reino, I. F. Rutherford, 1933.  

International Critical Commentary, John Skinner.  

Luz Sobre os Fenômenos Pentecostais, E. Hasse, edição de 1964 

(sobre a natureza e obra da Espírito Santo).  

Artigos: "Religião e Ciência", Prof. Flamínio Fávero, em Fé e Vida, 

edição de março de 1939; "Os Caixeiros-Viajantes de Jeová", Bill 

Davidson, em Seleções, 1947; "As Testemunhas de Jeová e Jesus 

Cristo", Bruce M. Metzger, em Revista Teológica, Campinas, 

1952; "Sistema Doutrinário das "Testemunhas de Jeová", Júlio 

Andrade Ferreira, em Revista Teológica, (Campinas), dezembro de 

1860; "Cristo Nosso Senhor" (série de 4), em O Ministério 

Adventista, números 3, 4 (1964), e 5 e 6 (1965) de W. E. Read.  

Some Facts and More Facts About the Self-stled Pastor – Charles 

T. Russell, J. J. Ross, edição de 1913.  

Os Ensinamentos das "Testemunhas de Jeová" à Luz da Palavra 

de Deus, opúsculo, L. H. Olson, CPB.  

SDA Answer Questions on Doctrine, Review and Herald, edição de 

1957.  

Armagedom, opúsculo, J. F. Rutherford, 1937.  

Livros publicados pela "Dawn Bible Student Association" (ramo 

dissidente do Russelismo): Creation (opúsculo),  "When Pastor 

Russell Died" (opúsculo).  

 


